# นโม ตสุส ภควโต อรหโต สมุมาสมุพุทุธสุส ปัฏฐานกถา

# หลักท่องจำปัฏฐาน

ป้าจัย ๒๔

ธรรมที่อุปการะ โดยความเป็นมูลเหตุ ๑. เหตุปจุจโย ธรรมที่อุปการะโดยความเป็นอารมณ์ ๒. อารมุมณปจุจโย ธรรมที่อุปการะโดยความเป็นอธิบดี ๓. อธิปติปจุจโย ธรรมที่อุปการะโดยความไม่มีสิ่งคั่นอยู่ ๔. อนนุตรปจุจโย ๕. สมนนุตรปจุจโย ธรรมที่อุปการะ โดยความไม่มีสิ่งคั่นอยู่ ด้วยดี ธรรมที่อุปการะ โดยความเกิดพร้อมกัน **๖. สหชาตปจุจโย** ธรรมที่อุปการะโดยความแก่กันและกัน ๗. อญุญมญุญปจุจโย ธรรมที่อุปการะ โดยความเป็นที่อาศัย ๘. นิสสยปจุจโย ธรรมที่อุปการะ โดยความเป็นที่อาศัยมีกำลังมาก อุปนิสุสยปจุจโย ธรรมที่อุปการะ โดยความเกิดก่อน ๑๐. ปูเรชาตปจุจโย ธรรมที่อุปการะโดยความเกิดทีหลัง ๑๑. ปจุฉาชาตปจุจโย ธรรมที่อุปการะโดยความเสพบ่อย ๆ ๑๒. อาเสวนปจุจโย ธรรมที่อุปการะโดยความเป็นกรรม ๑๓. กมุมปจุจโย ธรรมที่อุปการะโดยความเป็นวิบาก ๑๔. วิปากปจุจโย ธรรมที่อุปการะ โดยความนำมา ๑๕. อาหารปจุจโย ธรรมที่อุปการะโดยความเป็นอินทรีย์ ๑๖. อินุทุริยปจุจโย ธรรมที่อุปการะ โดยความเพ่งอารมณ์ ๑๗. ฌานปจุจโย ธรรมที่อุปการะโดยความเป็นหนทาง ๑๘. มคุคปจุจโย ธรรมที่อุปการะโดยความประกอบประการต่างๆด้วยดี ๑๕. สมุปยุตุตปจุจโย ธรรมที่อุปการะโดยความไม่ประกอบประการต่างๆ ๒๐. วิปุปยุตฺตปจุจโย ธรรมที่อุปการะ โดยความมือยู่ ๒๑. อตุถิปจุจโย

ธรรมที่อุปการะโดยความไม่มีอยู่

ธรรมที่อุปการะโดยความปราศจากไป

ธรรมที่อุปการะโดยความไม่ปราศจากไป

๒๒. นตุถิปจุจโย

๒๓. วิคตปจุจโย

๒๔. อวิคตปจุจโย

# จำแนก ๑๐ ปัจจัย โดยพิศดาร (อัฏฐกถาปัฏฐานปัจจยุทเทส)

๑. อธิปติปัจจัย ๒ ปัจจัย สหชาตาธิปติปัจจัย อารัมมณาธิปติปัจจัย วัตถุปุเรชาตนิสสยปัจจัย ๒.นิสสยปัจจัย ๓ ปัจจัย สหชาตนิสสยปัจจัย วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย อารัมมณูปนิสสยปัจจัย อนันตรูปนิสสยปัจจัย ๓.อุปนิสสยปัจจัย ๓ ปัจจัย ปกตุปนิสสยปัจจัย วัตถุปเรชาตปัจจัย อารัมมณปุเรชาตปัจจัย ๔.ปูเรชาตปัจจัย ๒ ปัจจัย ๕.กัมมปัจจัย ๒ ปัจจัย สหชาตกัมมาใจจัย นานากขณิกกัมมปัจจัย **๖.อาหารปัจจัย ๒ ปัจจัย** นามอาหารปัจจัย รูปอาหารปัจจัย ๗.อินทริยปัจจัย ๓ ปัจจัย ปุเรชาตินทริยปัจจัย สหชาตินทริยปัจจัย รูปชีวิตินทริยปัจจัย ๘.วิปปยุตตปัจจัย ๔ ปัจจัย สหชาตวิปปยุตตปัจจัย วัตถุปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย ปัจฉาชาตวิปปยุตตปัจจัย สหชาตัตถิปัจจัย วัตถุปูเรชาตัตถิปัจจัย **ส.คัตถิปักจัย** ๖ ปักจัย อารัมมณปเรชาตัตถิปัจจัย **ปัจฉาชาตัตถิปัจจัย** อาหารัตถิปัจจัย อินทริยัตถิปัจจัย ๑๐.อวิคตปัจจัย ๖ ปัจจัย สหชาตอวิคตปัจจัย วัตถุปุเรชาตอวิคตปัจจัย อารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย าใจฉาชาตอวิคตาใจจัย อินทริยอวิคตปัจจัย อาหารอวิคตปัจจัย

# จำแนกปัจจัย ๒๔ หรือ ๔๗ เป็น ธ ชาติ

วิ. ชายนุติ เอตุถ ปจุจยา สมานนุวยาติ ชาติ, นิกาโย.

นิกาย(หมู่,กลุ่ม) ชื่อว่า ชาติ เพราะอรรถว่า เป็นที่เกิดของปัจจัยทั้งหลาย อันมีความเป็นไปเสมอกัน

# **๑.สหชาตชาติ ๑๕ ปัจจัย** (หมู่แห่งปัจจัยที่เป็นสหชาตะ มี ๑๕ ปัจจัย)

 เหตุปัจจัย
 สหชาตาธิปติปัจจัย
 สหชาตบัจจัย

 อัญญูมัญญูปัจจัย
 สหชาตนิสสยปัจจัย
 สหชาตกัมมปัจจัย

 วิปากปัจจัย
 นามอาหารปัจจัย
 สหชาตินทริยปัจจัย

 ฌานปัจจัย
 มักกปัจจัย
 สัมปยุตตปัจจัย

 สหชาตวิปปยุตตปัจจัย
 สหชาตัดถิปัจจัย
 สหชาตอวิกตปัจจัย

# สหชาตชาติ ๑๕ ปัจจัย แบ่งเป็น ๓ กลุ่ม

สหชาตชาติใหญ่ ๔ ปัจจัย สหชาตนิสสยปัจจัย สหชาตปัจจัย สหชาตัตถิปัจจัย สหชาตอวิคตปัจจัย สหหาตหาติกลาง ๔ ป้าจัย อัญญมัญญปัจจัย วิปากปัจจัย สัมปยุตตปัจจัย สหชาตวิปปยุตตปัจจัย เหตุปัจจัย สหชาตชาติเล็ก ๗ ป้าจัย สหชาตาหิปติปัจจัย สหชาตกัมมปัจจัย นามอาหารปัจจัย สหชาตินทริยปัจจัย ฌานปัจจัย มัคคปัจจัย (เห.ซิ.กํ.หา.อิน.ฌา.มัค)

สหชาตชาติใหญ่ เข้ากับ ใหญ่ กลาง เล็ก ทั้งหมด(ในขณะเรียนใหญ่ กลางหรือเล็ก)
 สหชาตชาติกลาง เข้ากับ ใหญ่ กลาง เล็ก ตามสมควร(ในขณะเรียนใหญ่ กลางหรือเล็ก)
 สหชาตชาติเล็ก เข้ากับ เล็ก เท่านั้น (ในขณะเรียนเล็ก) ไม่เข้ากับ ใหญ่ กลาง

**๒.อารัมมณชาติ ๘ ปัจจัย** (หมู่แห่งปัจจัยที่เป็นอารัมมณะ มี ๘ ปัจจัย)

อารัมมณปัจจัย อารัมมณาธิปติปัจจัย อารัมมณูปนิสสยปัจจัย อารัมมณปุเรชาตปัจจัย อารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจัย อารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย

### **๑.อนันตรชาติ** ๗ ปัจจัย

อนันตรปัจจัย สมนันตรปัจจัย อนันตรูปนิสสยปัจจัย นัตถิปัจจัย
วิคตปัจจัย อาเสวนปัจจัย (ปกตูปนิสสย นานากขณิกกัมมปัจจัย
โดยยกปกตูปนิสสยะเป็นประธาน หรือนานากขณิกกัมม ปกตูปนิสสยปัจจัย
โดยยกนานากขณิกกัมมะเป็นประธาน ได้แก่ มัคคเจตนาที่เป็นปกตูภาวะและกัมมภาวะ
ที่อุปการะ แก่อนันตรผลจิตตุปบาท ๔)

# ๔.วัตถุปุเรชาตชาติ ๖ ปัจจัย

วัตถุปุเรชาตนิสสยปัจจัย วัตถุปุเรชาตปัจจัย วัตถุปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย

วัตถุปุเรชาตัตถิปัจจัย วัตถุปุเรชาตอวิคตปัจจัย ปุเรชาตินทริยปัจจัย

#### ๕.ปัจฉาชาตชาติ ๔ ปัจจัย

ปัจฉาชาตปัจจัย ปัจฉาชาตวิปปยุตตปัจจัย ปัจฉาชาตัตถิปัจจัย ปัจฉาชาตอวิคตปัจจัย

#### **๖.อาหารชาติ** ๓ ปัจจัย

รูปอาหารปัจจัย อาหารัตถิปัจจัย อาหารอวิคตปัจจัย

# ๗.รูปชีวิตินทริยชาติ ๓ ปัจจัย

รูปชีวิตินทริยปัจจัย อินทริยัตถิปัจจัย อินทริยอวิคตปัจจัย

# ๘.ปกตูปนิสสยชาติ ๒ ประเภท

สุทธปกตูปนิสสยปัจจัย ได้แก่ จิต ๘๕ เจตสิก ๕๒ รูป ๒๘ เตกาลิกะ พร้อมด้วย มัคคเจตนา ๔ และทุพพลเจตนากรรม ๒๐ ที่เป็นปัจจัยแก่วิบากของตน ๆ และบัญญัติโดยภาวปกตะ และอุปนิสสยะคือพลวการณะอันมิใช่พลวธรรม เป็นปัจจัย แก่จิต ๘๕ เจตสิก ๕๒ (เว้น รูป ๒๘ เพราะเป็นอภิธัมมนัย)

(เว้นมักคเจตนา ๔ และทุพพลเจตนากรรม ๒๐ ที่เป็นปัจจัยแก่วิบากของตน ๆ, ธรรมทั้งหลายที่เหลือจากชวนเจตนากรรม ๒๔ เหล่านี้ทั้งปวง ย่อมเป็น สุทธปกตูปนิสสยภาวะเท่านั้น เพราะความไม่มีแห่งกัมมภาวะ)

มิสสกปกตูปนิสสยะ นานากขณิกกัมมปัจจัย ได้แก่ โลกิยเจตนากรรม ๒៩ ที่เป็นพลวกรรม (พลวกมุม,เป็นพลวธรรม) โดยกัมมภาวะ และปกตูปนิสสยะคือ พลวการณะ เป็นปัจจัย แก่วิบากนามขันธ์ (เว้นกัมมชรูป เพราะเป็นอภิธัมมนัย)

(เว้นมักคเจตนา ๔ ที่เป็นปัจจัย แก่อนันตรผลและผลสมาบัติ เพราะเป็นองค์ธรรม ในสุทธปกตู, และนับเข้า ในอนันตรชาติ ด้วยอำนาจปกตูปนิสสยภาวะ และพลวกัมมภาวะ เพราะปกตูปนิสสยภาวะ มีความเป็นอนันตรภาวะด้วย แต่ไม่มีความเป็นอนันตรูปนิสสยะ, และนับเข้า ในปกตูปนิสสยชาติ ด้วยอำนาจปกตะและพลวกัมมะ เพราะความที่มักคเจตนามีอรรถปกตะ และพลวกัมมะแน่นอน)

#### ฮ.นานากขณิกกัมมชาติ ๒ ประเภท

นานากขณิกกัมม ปกตูปนิสสยปัจจัย ได้แก่ เจตนากรรม ๒๐ ที่เป็นทุพพลกรรม (ทุพฺพลกมฺม,เป็นทุรพลธรรม) คือ อกุศลเจตนา ๑๒ มหากุศลเจตนา ๘ เป็นปัจจัย แก่กามวิบาก ๒๓ เว้นกัมมชรูป เพราะเป็นอภิธัมมนัย (ส่วน พลวกัมมะ ที่เป็นโลกียกรรม ๒៩ นับเข้า ในมิสสกปกตูปนิสสยะ นานักขณิก สงเคราะห์ลง ในปกตูปนิสสยชาติ, ส่วนมัคคเจตนา นับเข้าในสุทธปกตู สงเคราะห์ลง ในปกตูปนิสสยชาติและอนันตรชาตินั่นเอง).

นานักขณิกกัมมปัจจัย ได้แก่ เจตนากรรม ๒๕ ที่เป็นพลวกรรม(พลวกมุม,เป็นพลวธรรม)
คือ อกุสลเจตนา ๑๒ มหากุสลเจตนา ๘ รูปาวจรกุสลเจตนา ๕ และทุพพลกรรม
๒๐ เป็นปัจจัย แก่กัมมชรูป ๒๐ (เว้นวิบากนามขันธ์ เพราะเป็นผลของมิสสก
ปกตูปนิสสย นานากขณิกกัมม และนานากขณิกกัมม ปกตูปนิสสย ตามลำดับ
พลวทุพพลกรรม).

# องค์ธรรม ๓ ประการในปัจจัย ๒๔ ๑.สหชาตชาติ

เหตุปัจจัย ธรรมที่อุปการะโดยความเป็นมูลเหตุ

ปัจจัยธรรม เหตุ ๖ ในสเหตุกจิต ๗๑

ปัจจยุปบันธรรม สเหตุกจิต ๑๐ เจตสิก ๕๒ (เว้นโมหเจตสิกที่ในโมหมูลจิต ๒)

สเหตุกจิตตชรูป สเหตุกปฏิสนธิกัมมชรูป

**ปัจจนิกธรรม** อเหตุกจิต ๑๘ อัญญูสมานเจตสิก ๑๒ โมหเจตสิกในโมหมูลจิต ๒

อเหตุกจิตตชรูป อเหตุกปฏิสนธิกัมมชรูป พาหิรรูป อาหารชรูป

อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป

#### สหชาตาหิปติปัจจัย

**ปัจจัย** อธิบดี ๔ คือ ฉันทะ วิริยะ ในสาธิปติชวนจิต ๕๒, และสาธิปติชวนจิต ๕๒, ปัญญา ในติเหตุกสาธิปติชวนจิต ๑๔ หรือ ๖๖

ปัจจยุปบัน สาธิปติชวนจิต ๕๒ เจตสิก ๕๑(เว้นวิจิกิจฉา) สาธิปติจิตตชรูป

(เว้นอธิบดีในขณะเป็นปัจจัย)

**ปัจจนิก** กามจิต ๕๔ มหัคคตวิบาก ธ เจตสิก ๕๒ แน่นอนและไม่แน่นอน,

อธิบดีในขณะเป็นปัจจัย, รูป 😁 หมวด คือ นิราธิปติจิตตชรูป เป็นต้น

# สหชาตกัมมปัจจัย (สำวิชานกิจุจ)

**ปัจจัย** เจตนา ๘ธ

ปัจจยุปบัน จิต ๘ธ เจตสิก ๕๑ (เว้นเจตนา) จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป

#### นามอาหารปัจจัย

ปัจจัย นามอาหาร ๓ คือ ผัสสะ เจตนา วิญญาณ ๘๕

**ปัจจยุปบัน** จิต ๘๕ เจตสิก ๕๒ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป

#### สหชาตินทริยปัจจัย

**ปัจจัย** นามอินทรีย์ ๘ คือ ชีวิตินทรีย์ มนินทรีย์ เวทนินทรีย์ สัทธินทรีย์

วิริยินทรีย์ สตินทรีย์ สมาธินทรีย์ในจิต ๗๒ (เว้นอวีริยจิต ๑๖

วิจิกิจฉาจิต ๑) ปัญญินทรีย์

ปัจจยุปบัน จิต ៩៩ เจตสิก ๕๒ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป

#### ฌานป้อจัย

ปัจจัย องค์ฌาน ๕ ในจิต ๗๕ (เว้นทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐)

**ปัจจยุปบัน** จิต 🛪 ខ เจตสิก ๕๒ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป

### มัคคปัจจัย

ปัจจัย องค์มรรค ธ ในสเหตุกจิต ๗๑

ปัจจยุปบัน สเหตุกจิต ๑๑ เจตสิก ๕๒ สเหตุกจิตตชรูป สเหตุกปฏิสนธิกัมมชรูป

# สหชาตปัจจัย สหชาตนิสสยปัจจัย สหชาตัตถิปัจจัย สหชาตอวิคตปัจจัย

ปัจจัย จิต ๘๕ เจตสิก ๕๒ มหาภูตรูป ๔ ทุกชนิด คือ จิตตชมหาภูตรูป ปฏิสนธิกัมมชมหาภูตรูป พาหิรมหาภูตรูป อาหารชมหาภูตรูป อุตุชมหาภูตรูป อุสัญญสัตตกัมมชมหาภูตรูป ปวัตติกัมมชมหาภูตรูป

ปัญจโวการปฏิสนธินามขันธ์ ๔ กับปฏิสนธิหทยวัตถุ

ปัจจยุปบัน จิต ๘ ยเจตสิก ๕๒ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป มหาภูตรูป ๔ ทุกชนิด, อุปาทารูป ๓ หมวด, ปัญจโวการปฏิสนธินามขันธ์ ๔ กับปฏิสนธิ หทยวัตถุ

# อัญญมัญญูปัจจัย

**ปัจจัย ปัจจยุปบัน** จิต ๘ ธ เจตสิก ๕๒ มหาภูตรูป ๔ ทุกชนิด

ปัญจโวการปฏิสนธินามขันธ์ ๔ กับปฏิสนธิหทยวัตถุ

**ป๊จจนิก** จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป(เว้นหทยวัตถุ) ที่เปรียบเทียบจากนามขันธ์,

อุปาทารูป 🛪 หมวด ที่เปรียบเทียบจากมหาภูตรูป

#### วิปากปัจจัย

**ปัจจัย** วิปากจิต ๓๖ เจตสิก ๓๘

**ปัจจยุปบัน** วิปากจิต ๓๖ เจตสิก ๓๘ วิปากจิตตชรูป ๑๓(เว้นวิญญัตติรูป ๒)

ปฏิสนธิกัมมชรูป

# สัมปยุตตปัจจัย

ปัจจัย ปัจจยุปบัน จิต ๘៩ เจตสิก ๕๒

# สหชาตวิปปยุตตปัจจัย

**ปัจจัย** จิต 🗞 ๕ เจตสิก ๕ ๒ (เว้นทวิ ๑๐ อรูปวิบาก ๔ จุติจิตของพระอรหันต์) ปัญจ

โวการปฏิสนธินามขันธ์ ๔ กับปฏิสนธิหทยวัตถุ

**ปัจจยุปบัน** จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป ปัญจโวการปฏิสนธินามขันธ์ ๔

กับปฏิสนธิหทยวัตถุ

### ๒.อารัมมณชาติ

### อารัมมณปัจจัย

ปัจจัย จิต ៩៩ เจตสิก ๕๒ รูป ๒๘ นิพพาน บัญญัติ

ปัจจยุปบัน จิต ៩៩ เจตสิก ๕๒

# อารัมมณาธิปติปัจจัย อารัมมณูปนิสสยปัจจัย

เสช ติปาก ติกุริย์ จตุรูปญจ เสชิโน

ติปุญญู กามปุญญสุส เสชสุสาชิปตี ภเว

อุตฺตร์ ชียุตฺตฏฐนฺนํ นิพฺพานํ อุตฺตรสฺส ตุ.

(ปฏุฐานสารวิภาวนี)

โลภมูลจิต ๘ กามวิบาก ๒๒ (เว้นทุกขสหคตกายวิญญาณ) มหัคคตวิบาก ธ กริยาจิต ๒๐, สภาวะ,ปริกัปปอิฎฐจตุชนิปผันนรูป ๑๘ เป็นปัจจัยแก่ โลภมูลจิต ๘ กามกุศล ๘ มหัคคตกุศล ธ เป็นปัจจัยแก่ โลภมูลจิต ๘ มหากุศลจิต ๘ โลกุตตรจิต ๘ เป็นปัจจัยแก่ มหากุศล มหากริยาญาณสัมปยุตตจิต ๘ นิพพาน เป็นปัจจัยแก่ มหากุศล มหากริยาญาณสัมปยุตตจิต ๘ โลกุตตรจิต ๘

# วัตถารัมมณปูเรชาตนิสสยปัจจัย วัตถารัมมณปูเรชาตวิปปยุตตปัจจัย

**ปัจจัย** มรณาสันนหทยวัตถุ ที่เกิดพร้อมกันกับอุปปาทักขณะของจิต ขณะที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังตั้งแต่จุติจิตขึ้นไป

**ปัจจยุปบัน** มรณาสันนจิต ๔๓ ควง คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒ ៩ ตทารัมมณจิต ๑๑ อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒ (โบราณาจารย์คือ อัฎฐกถา)

### อีกนัยหนึ่ง

**ปัจจัย** ปัจจุบันหทยวัตถุที่ยังตั้งอยู่ ๔ ธรูป ในขณะเป็นที่อาศัย และเป็นอารมณ์ ทั้งในปวัตติกาลและมรณาสันนกาล

ปัจจยุปบัน จิต ๔๓ ควง คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒៩ ตทารัมมณจิต ๑๑ อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒ เจตสิก ๔๔ (เว้นอิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัปปมัญญา เว้นเพราะเกี่ยวกับอารมณ์) อาจารย์ภายหลัง มีอาจารย์แลดี เป็นต้น

# อารัมมณปุเรชาตปัจจัย อารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจัย อารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย

**ปัจจัย** ปัจจุบันนิปผันนรูป ๑๘

ปัจจยุปบัน กามจิต ๕๔ อภิญญาจิต ๒ เจตสิก ๕๐ (เว้นอัปปมัญญา) แน่นอนและ ไม่แน่นอน

### ๓.อนันตรชาติ

# อนันตรปัจจัย สมนันตรปัจจัย อนันตรูปนิสสยปัจจัย นัตถิปัจจัย วิคตปัจจัย

ปัจจัย จิต ๘๕ เจตสิก ๕๒ ที่เกิดก่อน ๆ (เว้นจุติจิตของพระอรหันต์)
ปัจจยุปบัน จิต ๘๕ เจตสิก ๕๒ ที่เกิดหลัง ๆ และจุติจิตของพระอรหันต์

#### อาเสวนปัจจัย

ปัจจัย โลกียชวนจิต ๔๗ เจตสิก ๕๒ (เว้นชวนขณะสุดท้าย)

ปัจจยุปบัน ชวนจิต ๕๑ เจตสิก ๕๒ (เว้นกามชวนจิตขณะที่ ๑ และผลจิต ๔)

# ๔.วัตถุปูเรชาตชาติ

วัตถุปุเรชาตนิสสยปัจจัย วัตถุปุเรชาตปัจจัย วัตถุปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย วัตถุปุเรชาตัตถิปัจจัย วัตถุปุเรชาตอวิคตปัจจัย

**ปัจจัย** มัชฌิมายุกปัญจวัตถุ คือ ที่เกิดพร้อมกันกับอตีตภวังค์ดวงแรก,

หทยวัตถุที่เกิดพร้อมกันกับจิตควงก่อน ๆ มีปฏิสนธิจิตเป็นต้น,

หทยวัตถุที่เกิดขึ้นโดยอนุมานเอาว่าในขณะจิต ๑ ควง ก่อนหน้าจะออก

จากนิโรธสมาบัติ,

มรณาสันนวัตถุรูป ๖ ที่เกิดพร้อมกันกับอุปปาทักขณะของจิตขณะที่ ๑๗

ที่นับถอยหลังตั้งแต่จุติจิตขึ้นไป.

(วิสุทธิมรรคอรรถกถาจารย์ ตอนรูปนิพพัตติปัสสนาการ)

อีกนัยหนึ่ง วัตถุรูป ๖ ที่เกิดก่อนและเข้าถึงฐีติปัตตะ ๔ธ รูป

(อาจารย์ภายหลัง มีอาจารย์แลดี เป็นต้น)

ปัจจยุปบัน จิต ๘๕ เจตสิก ๕๒ (เว้นปฏิสนธิจิต ๑៩ อรูปวิบาก ๔)

ในปวัตติกาล

# ปูเรชาตินทริยปัจจัย

ปัจจัย มัชฌิมายุกปัญจวัตถุ คือ ที่เกิดพร้อมกันกับอตีตภวังค์ควงแรก(อัฎฐกถา)

ปัญจวัตถุทั้ง ๓ ชนิค ที่เข้าถึงฐีติปัตตะ ๔៩ รูป (อาจารย์ภายหลัง)

ปัจจยุปบัน ทวิปัญจวิญญาณจิตตุปบาท ๑๐

#### ๕.ปัจฉาชาตชาติ

ปัจฉาชาตปัจจัย ปัจฉาชาตวิปปยุตตปัจจัย ปัจฉาชาตัตถิปัจจัย ปัจฉาชาตอวิคตปัจจัย

ปัจจัย จิต ๘๕ เจตสิก ๕๒ (เว้นอรูปวิบากจิต ๔ และปฏิสนธิจิตทั้งหมด)

**ปัจจยุปบัน** เอก ทวิ ติ จตุสมุฏฐานิกรูป ที่เกิดก่อนปัจจัยและเข้าถึงฐีติปัตตะ

# **๖.รูปอาหารชาติ**

# รูปอาหารปัจจัย อาหารัตถิปัจจัย อาหารอวิคตปัจจัย

ปัจจัย พหิทธโอชา คือ โอชารูปที่อยู่ในอาหารต่าง ๆ ที่เข้าถึงฐีติขณะ

ปัจจยุปบัน อาหารสมุฏฐานิกรูป ๑๒

อีกนัยหนึ่ง ปัจจัย คือ อัชฌัตตจตุสมุฏฐานิกโอชา คือ กัมมชโอชา จิตตชโอชา
อุตุชโอชา อาหารชโอชา และอุตุชโอชาที่เป็นพหิทธะ
บัจจยุปบัน คือ จตุสมุฏฐานิกรูป ที่ตั้งอยู่ในกลาปเคียวกันกับปัจจัย
และที่ตั้งอยู่ในกลาปอื่น ๆ

# ๗.รูปชีวิตินทริยชาติ

# รูปชีวิตินทริยปัจจัย อินทริยัตถิปัจจัย อินทริยอวิคตปัจจัย

**ปัจจัย** รูปชีวิตินทรีย์ในปฏิสนธิกาล ปวัตติกาล ที่เข้าถึงฐีติขณะ(อนุปาลกสัตติ) **ปัจจยุปบัน** กัมมชรูป ๑៩ (เว้นชีวิตรูป)

# ๘.ปกตูปนิสสยชาติ

# ปกตูปนิสสยปัจจัย

ปัจจัย จิต ๘๕ เจตสิก ๕๒ รูป ๒๘ ที่เป็นเตกาลิกะ โดยความเป็นพลวเหตุ,
และอัตถบัญญัติบางอย่าง มีอุตุบัญญัติ โภชนบัญญัติ ปุคคลบัญญัติ
เสนาสนบัญญัติ เครื่องมือ เครื่องใช้ (เว้นบัญญัติกรรมฐาน), สัททบัญญัติ
บางอย่าง มีภาษาบาลี ภาษาไทย ภาษาอังกฤษ เป็นต้น(เว้นภาษาเครัจฉาน
และชื่อต่างๆ)โดยความเป็นพลวเหตุ

ปัจจยุปบัน จิต ๘៩ เจตสิก ๕๒ (พระสูตรมี "รูป")

ปกตูปนิสสยปัจจัย ในสันตาน มี ๒ (อัชฌัตตสันดาน และพหิทธสันดาน)
อัชฌัตตนิปผาทิตปกตูปนิสสยปัจจัย ได้แก่ อกุศลธรรมเป็นต้น
พหิทธาอุปเสวิตปกตูปนิสสยปัจจัย ได้แก่ สังขารและอุตุโภชนบัญญัติเป็นต้น.

### **ธ.นานากขณิกกัมมชาติ**

# นานากขณิกกัมมปัจจัย (พืชนิชานกิจุจ)

**บ้างัย** อกุศลเจตนา ๑๒ กุศลเจตนา ๒๑ ที่เป็นอดีต **บ้างยุปบัน** วิปากจิต ๑๖ เจตสิก ๑๘ ปฏิสนธิปวัตติกัมมชรูป อสัญญูสัตตกัมมชรูป

# สรุปกาลของปัจจัย

**ปัจจุบันกาล ๖ ชาติ** คือ สหชาตชาติ วัตถุปุเรชาตชาติ ปัจฉาชาตชาติ

อาหารชาติ รูปชีวิตินทริยชาติ วัตถาทั้ง 🖢 ปัจจัย

อารัมมณปุเรชาต ทั้ง ๓ ปัจจัย

**อดีตกาล ๒ ชาติ** คือ อนั้นตรชาติ นานากขณิกกัมมชาติ

เตกาลิกและกาลวิมุต ๔ ปัจจัย คือ อารัมมณปัจจัย อารัมมณาธิปติปัจจัย

อารัมมณูปนิสสยปัจจัย ปกตูปนิสสยปัจจัย

# สรุปอำนาจของปัจจัย

ชนกสัตติ ๓ ชาติ คือ อนันตรชาติ ปกตูปนิสสยชาติ นานากขณิกกัมมชาติ อุปถัมภกสัตติ ๒ ชาติ คือ ปัจฉาชาตชาติ รูปชีวิตินทริยชาติ ชนกสัตติและอุปถัมภกสัตติ คือ ๔ ชาติที่เหลือ

# สรุปวาระของปัจจัย

๑ วาระ มี ๘ ปัจจัย ๔ ชาติ คือ วิปากปัจจัย ปูเรชาตินทริยปัจจัย

อาหารชาติ รูปชีวิตินทริยชาติ

๒ วาระ มี ๑ ปัจจัย ๑ ชาติ คือ นานากขณิกกัมมปัจจัย

ത วาระ มี ം െ ปัจจัย ๕ ชาติ คือ สหชาตชาติกลาง ๓ ปัจจัย (เว้นวิปากปัจจัย)

วัตถาทั้ง 🖢 ปัจจัย อารัมมณปูเรชาตทั้ง 🔊 ปัจจัย อาเสวนปัจจัย

วัตถุปุเรชาตชาติ ๕ ปัจจัย (เว้นปุเรชาติน) ปัจฉาชาตชาติ

c) วาระ มื ๑๔ ปัจจัย ๓ ชาติ คือ สหชาตชาติเล็ก อารัมมณาธิปติปัจจัย

อารัมมณูปนิสสยปัจจัย อนันตรชาติ & ปัจจัย

รวาระ มี ๖ ปัจจัย ๓ ชาติ คือ สหชาตชาติใหญ่ อารัมมณปัจจัย

ปกตูปนิสสยปัจจัย

# ยุคพกโต คือโดยปัจจัยที่เป็นคู่กัน

อตุถยุคพก ได้แก่ อนันตรปัจจัย กับ สมนันตรปัจจัย

สทุทยุคพก ได้แก่ นิสสยปัจจัย กับ อุปนิสสยปัจจัย

**กาลปฏิปกุขยุคพก** ได้แก่ ปุเรชาตปัจจัย กับ ปัจฉาชาตปัจจัย

เหตุปผลยุคพก ได้แก่ นานากขณิกกัมมปัจจัย กับ วิปากปัจจัย

อญญูมญญูปฏิปกุขยุคพก ได้แก่ สัมปยุตตปัจจัย กับ วิปปยุตตปัจจัย,

อัตถิปัจจัย กับ นัตถิปัจจัย,
วิคตปัจจัย กับ อวิคตปัจจัย

# อรรถของปัจจัย ในปัฏฐานอัฏฐกถาปัจจยุทเทส และวิสุทธิมัคค์

มูลฎเฐน อุปการโก ธมฺโม เหตุปจุจโย. อารมุมณวเสน อุปการโก ธมุโม อารมุมณปจุจโย. เชฏฐกฎเฐน อุปการโก ธมฺโม อธิปติปจุจโย. อนนุตรภาเวน อุปการโก ธมุโม อนนุตรปจุจโย. สมนนุตรปจุจโย. สมนนุตรภาเวน อุปการโก ธมุโม อุปฺปชุชมาโน สห อุปฺปชุชมานภาเวน อุปการโก ธมฺโม สหชาตปจุจโย. อญญมญญปจุจโย. อญญูมญญู้ อุปุปาทนูปตุถมุกนภาเวน อุปการโก ธมุโม อธิฎฐานากาเรน นิสฺสยากาเรน จ อุปการโก ธมฺโม นิสุสยปจุจโย. พลวการณภาเวน อุปการโก ธมุโม อุปนิสุสยปจุจโย. สุฎฐ กรียิตุถาติ **ปกโต.** ปกโต อุปนิสุสโย ปกตุปนิสสโย. ปกติยาเยว วา อุปนิสสโย ปกตูปนิสุสโย,

อารมุมณานนุตเรหิ อสมุมิสุโสติ อตุโถ.

ปฐมตร์ อุปฺปชุชิตุวา วตุตมานภาเวน อุปการโก ธมฺโม ปูเรชาตปจุจโย. ปุเรชาตาน์ รูปธมฺมาน์ อุปตุถมฺภกฎเฐน อุปการโก อรูปธมฺโม **ปจฺฉาชาตปจฺจโย.** อาเสวนฎเฐน อนนุตราน ปคุณพลวภาวาย อุปการโก ธมุโม อาเสวนปจุจโย. จิตุตปุปโยคสงุขาเตน กิริยาภาเวน อุปการโก ธมุโม กมุมปจุจโย. (อตุตโน ปจุจยุปปนุนธมุมปวตุติกุขณโต วิสุภูเต อตีเต นานาขเณ สิทุธาติ นานากุขณิกา). (เจตนาห์ ภิกุขเว กมุม์ วทามิ เจตยิตุวา กมุม์ กโรติ กาเยน วาจาย มนสา.) (ปหายกปหาตพุพภาเวน อญฺญมญฺญวิรุทุธาน กุสลากุสลาน ปากาติ วิปากา). นิรุสุสาหสนุตภาเวน นิรุสุสาหสนุตภาวาย อุปการโก วิปากธมุโม วิปากปจุจโย. รูปารูปาน อุปตุถมุภกฎเฐน อุปการกา จตุตาโร อาหารา อาหารปจุจโย. อธิปติยภูเฐน อุปการกา อิตุถินุทริยปุริสินุทริยวชุชา วีสตินุทริยา อินุทุริยปจุจโย. (อินุทุริยภาเวน อุปการโก ชมุโม อินุทุริยปจุจโย). อุปนิชุฌายนฎเฐน อุปการกานิ ฐเปตุวา ทุวิปญจวิญญาเณสุ กายิกสุขทุกุขเวทนาทุวย์

สพุพานิปี กุสลาทิเภทานิ สตุต ฌานงุคานิ **ฌานปจุจโย.** 

ยโต ตโต วา นิยุยานฎูเฐน อุปการกานิ กุสลาทิเภทานิ ทุวาทส มคุคงุคานิ มคุคปจุจโย.

เอกวตุถุกเอการมุมณเอกุปฺปาเทกนิโรธสงุขาเตน สมุปยุตฺตภาเวน อุปการกา อรูปธมุมา

เอกวตุถุกาทิภาวานุปคเมน อุปการกา รูปิโน ธมฺมา อรูปิน ธมฺมานํ, อรูปิโนปิ รูปินํ
วิปฺปยุตฺตปจุจโย.

ปจุจุปุปนุนลกุขเณน อตุถิภาเวน ตาทิสสุเสว ธมุมสุส อุปตุถมุภกฎูเฐน อุปการโก ธมุโม
อตุถิปจุจโย.

อตุตโน อนนุตร์ อุปฺปหฺชมานานํ อรูปธมฺมานํ ปวตุติโอกาสทาเนน อุปการกา

สมนนุตรนิรุทุธา อรูปธมุมา นตุถิปจุจโย.

(ปรมตุถสภาเวน นตุถิตาย อุปการโก ธมฺโม นตุถิปจุจโย.)

เต เอว วิคตภาเวน อุปการกตฺตา วิคตปจุจโย.

(วิคตภาเวน นิโรธสุส ปตุติตาย อุปการโก ธมฺโม วิคตปจุจโย).

อตุถิปจุจยธมุมาเอว อวิคตภาเวน อุปการกตุตา อวิคตปจุจโย.

(อวิคตภาเวน นิโรธสุส อปุปตุติยา ตาทิสสุเสว ธมุมสุส อุปถมุภกฎุเฐน อุปการโก ธมุโม อ**วิคตปจุจโย).** 

# วจนัตถะ ปัฏฐานศัพท์

นานาปฺปการานิ ฐานานิ ปจุจยา เอตุถาติ **ปฏุฐานํ.** (สัตตมีพหุพพิหิ)
กุสลาทโย ธมฺมา เหตุปจุจยาทิวเสน ปฏุฐิยนฺติ วิภชฺชิยนฺติ เอตุถาติ **ปฏุฐานํ.**(อธิกรณสาธน)
ปฏุฐาติ คจฺฉติ สพฺพญฺญฺตญาณํ เอตุถติ **ปฏุฐานํ.** (กิต.อธิกรณสาธน)

#### วจนัตถะ ปัจจยศัพท์ เป็นต้น

ปฏิจุจ ผล อยติ เอตสุมาติ ปจุจโย. (กิต. อปาทานสาธน, ปติ + อิ คมเน + อ )

ปจุจยโต อุปฺปนฺนํ **ปจุจยุปฺปนฺนํ.** (ปัญจมีตัป.,ปจุจย + อุปฺปนฺน)

ปจุจยุปุปนุนสุส ปติวิรุทุธ์ อนีก์ ปจุจนิก์. (ปติ +อนีก)

# วจนัตถะ ปัจจัย ๒๔

ตตุถ เหตุ จ โส ปจุจโย จาติ เหตุปจุจโย. เหตุ หุตุวา ปจุจโย, เหตุภาเวน ปจุจโยติ วุตุตํ โหติ. อารมุมณปจุจยาที่สุปิ เอเสว นโย.

(ปฏุฐานวณฺณนา หน้า ๓๕๕)

ในปัจจัยเหล่านั้น ชื่อว่า เหตุปัจจัย เพราะอรรถว่า **เป็นเหตุด้วย เหตุนั้น เป็นปัจจัย** ด้วย(ปัจจัยที่เป็นเหตุ,วิเสสนปุพฺพปทกมุมธารย).ปัจจัย ที่เป็นเหตุ(สมุภาวนาปุพฺพปทกมุมธารย) เป็นอันอธิบายว่า เป็นปัจจัย โดยภาวะแห่งเหตุ. แม้ในอารัมมณปัจจัยเป็นต้น ก็นัยนี้ เหมือนกัน.

#### อารัมภบท

ปจุจยุทุเทเส โย ยาทิโส ปจุจโย เหตุปจุจโยติ ภควตา อุทุทิฏโฐ, โส ตาทิโส ปจุจโย ปจุจยนิทุเทเส, เหตุ เหตุสมุปยุตฺตกาน ธมุมาน ต่สมุฏฺฐานานญฺจ รูปาน เหตุปจุจเยน ปจุจโยติ ภควตา นิทุทิฏโฐ.

ปัจจัยเช่นใด อันพระผู้มีพระภากเจ้า ทรงแสดงไว้โดยย่อ ในปัจจยุทเทสว่า ฯลฯ, ปัจจัยเช่นนั้น อันพระผู้มีพระภากเจ้า ทรงแสดงไว้โดยพิสดาร ในปัจจยนิทเทสว่า ฯลฯ.

#### พระบาลีและคำแปล

เหตุปจุจโย แสดงให้รู้ถึงนิทุทิสิตัพพ. เหตุ ฯลฯ แสดงให้รู้ถึงนิทัสสนาการ

# จำแนกบทและเนื้อความองค์ธรรม

#### ในนิทัสสนาการพระบาลีนี้

เหตุ เป็นกัตตุบท แสดงปัจจัยธรรม คือ ฯลฯ.

เหตุสมุปยุตฺตกาน ธมุมาน ตำสมุฏฐานานญจ รูปาน เป็นสัมปทานบท แสดงปัจจยุปบันธรรม คือ ฯลฯ.

เหตุปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงอำนาจปัจจัย ๑๒ คือ ฯลฯ ที่อุปการะในคราว เดียวกัน ด้วยอำนาจของเหตุอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ.

**ปจุจโย** เป็นนามกิริยาบท แสดงการอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน.

# ปัญหาวาระ

กุสลบท, กุสลปทาวสาน ในกุสลบท,

วิธิพระบาลี, อนุวาทพระบาลี,

จำแนกบทและองค์ธรรม, ว่าโดย กาล ภูมิ บุคคล วิถี,

สุทธสังขยาวาระ, ปัจจยสภาคะ.

# อรรถาธิบายในปัฏฐาน

# ๑.สหชาตชาติ ๑๕ ปัจจัย แบ่งเป็น ๓ กลุ่ม

สหชาตชาติใหญ่ ๔ ปัจจัย สหชาตปัจจัย สหชาตนิสสยปัจจัย สหชาตัตถิปัจจัย สหชาตอวิคตปัจจัย อัญญมัญญปัจจัย สหชาตชาติกลาง ๔ ป้าจัย วิปากปัจจัย สัมปยุตตปัจจัย สหชาตวิปปยุตตปัจจัย สหชาตชาติเล็ก ๗ ปัจจัย เหตุปัจจัย สหชาตาธิปติปัจจัย สหชาตกัมมาใจจัย นามอาหารปัจจัย สหชาตินทริยปัจจัย ฌานาไกจัย

มัคคปัจจัย (เห.ธิ.กํ.หา.อิน.ฌา.มัค)

#### สหชาตชาติเล็ก ๗ ปัจจัย

#### ๑.เหตุป้าจัย

ปัจจัยธรรม
 เหตุ ๖ มีโลภะ ๘ โทสะ ๒ โมหะ ๑๒ อโลภะ ๕๔- ๔๑ อโทสะ ๕๔ - ๘๑ อโมหะ ๔๗ - ๗๕ คือที่ในสเหตุกจิต ๗๑
 ปัจจยุปบันธรรม
 สเหตุกจิต ๗๑ - ๑๐๓ เจตสิก ๕๒(เว้นโมหเจตสิกที่ในโมหมูลจิต๒) สเหตุกจิตตชรูป ๑๗ สเหตุกปฏิสนธิกัมมชรูป ๒๐
 ปัจจนิกธรรม
 อเหตุกจิต ๑๘ อัญญสมานเจตสิก ๑๒ โมหเจตสิกที่ในโมหมูลจิต ๒ อเหตุกจิตตชรูป อเหตุกปฏิสนธิกัมมชรูป พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป
 (ว่าโดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ)

- มูลภูเฐน อุปการโก ธมฺโม เหตุปจฺจโย. ธรรมที่ช่วยอุปการะโดยความ เป็นมูล(เหมือนรากเหง้า) ชื่อว่า เหตุปัจจัย. ความว่า ธรรม ๖ มีโลภเหตุเป็นต้น ที่อุปการะโดยอรรถว่า เป็นเหมือนรากเหง้ากล่าวคือเป็นธรรมให้สำเร็จ ความตั้งมั่นด้วยดี แก่รูปทั้งหลายที่มีจิตตสมุฏฐาน ในปวัตตะ แก่รูปทั้งหลาย ที่มีกัมมสมุฏฐาน ในปฏิสนธิ และแก่นามธรรมทั้งหลายที่สัมปยุตต์ ในกาลทั้ง ๒ คุจรากเหง้า(มูล) ที่เป็นเครื่องอุปากระแก่ต้นไม้ ฉะนั้น.
- เป็นเหตุปัจจัย ในขณะจิตเดียวกันและพร้อมกันทั้ง ๒ เหตุ เป็นต้น เพราะอุปการะด้วยอรรถว่า มูล.
- เป็นปัจจัยในขณะจิตทั้ง ๑ ตามสมควร.

# เหตุ ๔ อย่าง (อัฏฐสาลินี รูปกัณฑ์)

เหตุที่เป็นมูล ได้แก่ เหตุ ๖. (มูลนฺติ เหตุเหตุ, มหาฏีกา). เหตุเหตุ

เหตุที่เป็นปัจจัย ได้แก่ มหาภูตรูป ๔ เป็นเหตุ เป็นปัจจัย ปจุจยเหตุ

เพื่อบัญญัติให้รู้รูปขันธ์.

เหตุที่เป็นประธาน ได้แก่ กุศลากุศลกรรม เป็นอุตตมเหตุในวิบาก, อุตุตมเหตุ

อิฎฐารมณ์เป็นอุตตมเหตุในกุศลวิบาก,อนิฎฐะเป็นอุตตมเหตุ

ในอกุศลวิบาก.

เหตุที่ทั่วไป ได้แก่ อวิชชา เป็นเหตุ เป็นปัจจัย แก่สังขารทั้งหลาย สาธารณเหตุ

ทั้งที่เป็นกุศลสังขารและอกุศลสังขาร.

# อุทาหรณ์ในโลภมูลจิตดวงที่ ๑ เจตสิกประกอบ ๑๕

๑.โลภเหตุ — ► โลภมูลจิต ๑ เจ.๑๘ ที่ประกอบและจิตตชรูป ๑๗ ๒.โมหเหตุ — "

# สรุป

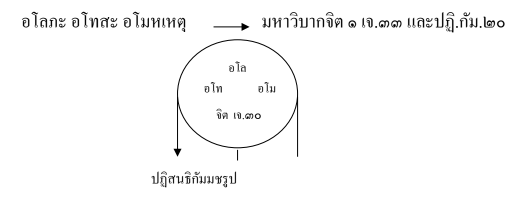
โลภเหตุ โมหเหตุ 🛛 🖚 โลภมูลจิต ๑ เจ.๑๕ และจิตตชรูป ๑๗



# อุทาหรณ์ในมหาวิบากจิตดวงที่ ๑ เจตสิกประกอบ ๓๓ ในปฏิสนธิกาล

| ๑.อโลภเหตุ | <b></b> | มหาวิบากจิต ๑ เจ.๓๒ และปฏิสนธิกัมมชรูป ๒๐ | 0  |
|------------|---------|-------------------------------------------|----|
| ๒.อโทสเหตุ | <b></b> | "                                         | ,  |
| ๓ อโมหเหต  | <b></b> | «                                         | ,, |

สรุป



### ๒.สหชาตาธิปติปัจจัย

 ปัจจัย
 อธิบดี ๔ คือ ฉันทะ วิริยะ ที่ในสาธิปติทวิเหตุกและติเหตุกชวนะจิต

 ๕๒ - ๘๔, และสาธิปติทวิเหตุกและติเหตุกชวนะจิต ๕๒ - ๘๔,

 ปัญญาเจตสิกที่ในติเหตุกสาธิปติชวนะจิต ๓๔ - ๖๖

ปัจจยุปบัน สาธิปติชวนะจิต ๕๒ - ๘๔ เจตสิก ๕๑(เว้นวิจิกิจฉา) สาธิปติจิตตชรูป ๑๗ โดยแน่นอนและไม่แน่นอน (เว้นอธิบดีในขณะเป็นปัจจัย)

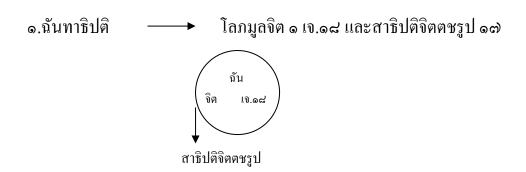
บ้างนิก กามจิต ๕๔ มหักคตวิบาก ธ เจตสิก ๕๒ แน่นอนและ ไม่แน่นอน, อธิบดีในขณะเป็นปัจจัย, รูป ๗ หมวค คือ นิราธิปติจิตตชรูป เป็นต้น

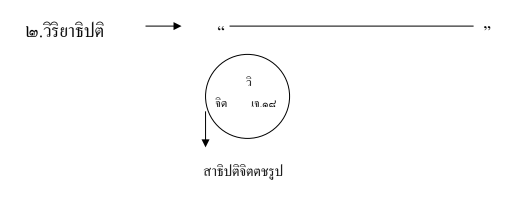
- เชภูฐกฎเฐน อุปการโก ธมฺโม อธิปติปจุจโย ธรรมที่ช่วยอุปการะ โดยสภาวะว่า ใหญ่ยิ่ง ชื่อว่า อธิปติปัจจัย (ทั้ง อา.ธิ และสห.ธิ)
- ความเป็นอิสสริยะ(เป็นใหญ่) ด้วยอำนาจการห้ามความเป็นอธิบดีแห่งอธิบดี ธรรมทั้งหลายเหล่าอื่น ชื่อว่า ความเป็นอธิบดี.นี้เป็นข้อที่ต่างจากอินทรีย์.(วิ.ฏี)
- อธิบดีแม้เกิดขึ้นพร้อมกัน ก็ไม่มีความเป็นอธิปติปัจจัย ในขณะจิตเดียวกัน เพราะอุปการะด้วยอรรถว่า เป็นเชฎฐกะในอรรถว่า **อติวุทธ**ะ ผู้เป็นใหญ่ อย่างยิ่ง.
- อธิบคืองค์ธรรม ๔ ต้องเป็นชวนกิจ และสัมปยุตต์ค้วยมูลเหตุ ๒ หรือ ๓ เท่านั้น ไม่มีในจิตที่มีเหตุเคียว.
- กามาวจราธิปติ เป็นอธิบดี ไม่แน่นอน อัปปนาธิปติ เป็นอธิบดีแน่นอน.
- เป็นปัจจัยในขณะจิตทั้ง ๓ ตามสมควร.

ตตุล รภูฐปาลตุเลโร ฉนุท์ ธุร์ กตุวา โลกุตุตรธมุม นิพุพตุเตสิ, โสณตุเลโร วิริย์ ธุร์ กตุวา, สมุภูตตุเลโร จิตุต์ ธุร์ กตุวา, อายสุมา โมฆราชา วีม่ส์ ธุร์ กตุวา.

(อ.ที.มหาวคุค ชนวสภสุตุต ทุติยภาค ข้อ ๒๘๖ หน้า ๒๕๓)

# อุทาหรณ์ในโลภมูลจิตดวงที่ ๑ เจตสิกประกอบ ๑๕





๓.จิตตาธิปติ → เจ.๑๕ และสาธิปติจิตตชรูป ๑๗

\* สาธิปติจิตตชรูป

สรุป
 อธิบดี ๓ เว้นวีมังสาธิปติ → โลภมูลจิต ๑ เจ. ๑๕ และสา.จิ. ๑๗

# ๓.สหชาตกัมมปัจจัย (สำริชานกิจุจ)

ปัจจัย เจตนาเจตสิก ที่ในจิต ๘๕ - ๑๒๑

ปัจจยุปบัน จิต ៩៩ - ๑๒๑ เจตสิก ๕๑(เว้นเจตนา) จิตตชรูป ๑๗ ปฏิสนธิกัมมชรูป ๒๐

- จิตุตปุปโยคสงุขาเตน กิริยาภาเวน อุปการโก ธมุโม กมุมปจุจโย(วิ.ม.)
  ธรรมที่ช่วยอุปการะ โดยภาวะแห่งการกระทำ กล่าวคืออายูหนะ
  (ความขวนขวาย)ของจิต ได้แก่ เจตนา ชื่อว่า กัมมปัจจัย (ทั้ง ๒ ปัจจัย)
- จิตุตปุปโยคสงุขาตกิริยาภาเวน สหชาตาน นานากุขณิกาน วิปากาน กฎตุตารูปานญจ อุปการิกา เจตนา กมุมปจุจโย (วิภาวินีฎีกา) เจตนาอันเป็นผู้อุปการะ แก่ปัจจยุบบันนธรรมทั้งหลาย ที่เกิดพร้อมกัน แก่วิบากทั้งหลาย และกัมมชรูปทั้งหลาย อันมีขณะต่างกันโดยภาวะ แห่งการกระทำกล่าวคือ อายูหนะ(ความขวนขวาย) ของจิต ชื่อว่า กัมมปัจจัย (ทั้ง ๒ ปัจจัย)
- เป็นสังวิชานกิจจ์ คือทำหน้าที่จัดแจง กล่าวคือกระตุ้นเตือนสัมปยุตตธรรม ในอารมณ์เพื่อให้ทำกิจจ์ของตน ๆ ในขณะจิตหนึ่ง ๆ.
- เป็นปัจจัยในขณะจิตทั้ง ๓ ตามสมควร.

# อุทาหรณ์ในโลภมูลจิตดวงที่ ๑ เจตสิกประกอบ ๑๕

เจตนาเจตสิก 
→โลภมูลจิต ๑ เจ. ๑๘ และจิตตชรูป ๑๗



# อุทาหรณ์ในมหาวิบากจิตดวงที่ ๑ เจตสิกประกอบ ๓๓ ในปฏิสนธิกาล

เจตนาเจตสิก --- มหาวิบากจิต ๑ เจ. ๓๒ และปฏิสนธิกัมมชรูป ๒๐



ปฏิสนธิกัมมชรูป

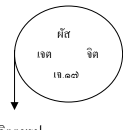
### ๔.นามอาหารปัจจัย

ปัจจัย นามอาหาร ๓ คือ ผัสสะ เจตนา วิญญาณ ๘๕ - ๑๒๑ ปัจจยุปบัน จิต ๘๕ - ๑๒๑ เจตสิก ๕๒ จิตตชรูป ๑๗ ปฏิสนธิกัมมชรูป ๒๐

- รูปารูปาน อุปตุลมุภกฎเฐน อุปการกา จตุตาโร อาหารา อาหารปจุจโย.
  อาหาร ๔ ที่อุปการะ โดยสภาวะว่าอุปัตลัมภ์ แก่รูปและอรูปทั้งหลาย ชื่อว่า
  อาหารปัจจัย.(ทั้ง ๒ ปัจจัย)
- แม้เมื่อเป็นชนกกิจจ์ได้ แต่อุปัตถัมภกกิจจ์เป็นประธาน
- แม้เมื่อทำรูปและนามทั้งหลายให้เกิดขึ้น ย่อมทำให้เกิด ประหนึ่งว่า อุปัตถัมภ์ไว้ ด้วยอำนาจไม่ให้ขาดสายคือด้วยอำนาจการเชื่อมสันตติไว้ เพราะเหตุนั้น อุปัตภัมภกภาวะนั่นเอง เป็นอาหารภาวะ.
- ธรรมแม้อย่างอื่น นำมาซึ่งปัจจยุปบันธรรม ของตน ๆ มีอยู่ ก็จริง, โดยที่แท้ ก็ตรัสเรียกธรรม ๔ อย่างเหล่านี้เท่านั้นว่า อาหาร เพราะความเป็นปัจจัยพิเศษ แก่ความเกิดสืบต่อภายใน . มีอาทิอย่างนี้ว่า กพฬิการาหาร เป็นวิเสสปัจจัย แก่รูปกายของสัตว์ทั้งหลาย ผู้กลืนกินกพฬิการาหาร เพราะรูปกายนั้น แม้ปัจจัย มีกรรมเป็นต้นทำให้เกิด มีความเป็นไปตลอด ๑๐ ปี เป็นต้นได้ ก็โดยกำลัง อุปัตถัมภ์ของกพฬิการาหารนั่นเอง (วิภาวินีฎีกา)
- มีการนำมาซึ่งสหชาตธรรม เป็นลักขณะ.
- เป็นปัจจัยในขณะจิตทั้ง ๓ ตามสมควร.

# อุทาหรณ์ในโลภมูลจิตดวงที่ ๑ เจตสิกประกอบ ๑๕

๑.ผัสสาหาร
 ๒.มโนสัญเจตนาหาร
 ๓.วิญญาณาหาร
 ๒.๑๕ และจิตตชรูป ๑๗

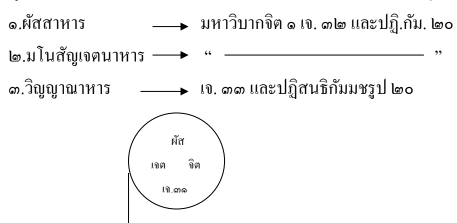


จิตตชรูป

#### สรุป

นามอาหาร ๓ — Тิลภมูลจิต ๑ เจ. ๑๕ และจิตตชรูป ๑๗

# อุทาหรณ์ในมหาวิบากจิตดวงที่ ๑ เจตสิกประกอบ ๓๓ ในปฏิสนธิกาล



ปฏิสนธิกัมมชรูป

#### สรุป

นามอาหาร ๓ → มหาวิบากจิต ๑ เจ. ๓๓ และปฏิสนธิกัมมชรูป ๒๐

### **๕.สหชาตินทริยปัจจัย**

ปัจจัย นามอินทรีย์ ๘ คือ ชีวิตินทรีย์ ๘๕ - ๑๒๑ มนินทรีย์ ๘๕ - ๑๒๑ เวทนินทรีย์ ๘๕ - ๑๒๑ สัทธินทรีย์ ๕๕ - ๕๑ วิริยินทรีย์ ๗๓ - ๑๐๕ สตินทรีย์ ๕๕ - ๕๑ สมาธินทรีย์ที่ในจิต ๗๒ - ๑๐๔ (เว้นอวีริยจิต ๑๖ วิจิกิจฉาจิต ๑) ปัญญินทรีย์ ๔๗ - ๗๕

ปัจจยุปบัน จิต ៩៩ - ๑๒๑ เจตสิก ๕๒ จิตตชรูป ๑๗ ปฏิสนธิกัมมชรูป ๒๐

- อธิปติยภูเฐน อุปการกา อิตุถินุทุริยปุริสินุทุริยวชุชา วีสตินุทุริยา อินุทุริยปจุจโย.
  อินทรีย์ ๒๐ เว้นอิตถินทรีย์และปุริสินทรีย์ ที่ช่วยอุปการะ โดยสภาวะว่า อธิปติ
  ชื่อว่า อินทริยปัจจัย. ก็ อธิปตินี้ เป็นไปในอรรถว่า อิสสระ(อิสุสรภูเฐน) เป็นใหญ่
  , เป็นผู้ปกครอง ดังมีวิคคห ว่า อีสตีติ อิสุสโร ผู้เป็นใหญ่ ชื่อว่า อิสสระ,
  อิสติ อภิภวตีติ อิสุสโร ผู้ครอบงำ หรือผู้ปกครอง ชื่อว่า อิสสระ. (ทั้ง ๑ ปัจจัย)
  - แม้เมื่ออินทรีย์ทั้งหลายอย่างอื่นมีอยู่ เพียงการยังจักขุวิญญาณเป็นต้น ให้เป็นไป ตามตน ในกิจทั้งหลาย มีทัสสนะเป็นต้น แต่อย่างเคียว ชื่อว่า ความเป็นอินทรีย์. นี้เป็นข้อที่ต่างจากอธิปติ.(วิ.ฎี)

- สมาธิ แม้มีอยู่ในอวีริยจิตเหล่านั้น ก็ย่อมไม่ถึงซึ่งความเป็นอินทรีย์ และพละ เพราะไม่มีวิริยะ. จริงทีเดียว พระอรรถกถากล่าวว่า **"วีริยปจุฉิมก์ พล**์ - พละมี วิริยะเป็นที่สุด"(คือกำหนดด้วยวิริยะ) วิ.ฎี.
- เอกัคคตาในวิจิกิจฉาจิต เป็นเพียงความตั้งอยู่ได้แห่งจิต, ก็ย่อมไม่ถึง ซึ่งโวหารว่า สมาธินทรีย์และสมาธิพละ เพราะเว้นจากอธิโมกข์(และถูก วิจิกิจฉาครอบงำ โดยแท้). วิ.ฎี.
- เป็นปัจจัยในขณะจิตทั้ง ๓ ตามสมควร.

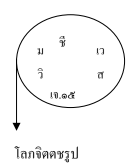
# อุทาหรณ์ในโลภมูลจิตควงที่ ๑ เจตสิกประกอบ ๑๕

๑.ชีวิตินทรีย์ **→ โ**ลภมูลจิต ๑ เจ. ๑๘ และจิตตชรูป ๑๗

๒.มนินทรีย์ -- เจตสิก ๑๕ และจิตตชรูป ๑๗

๑.เวทนินทรีย์ → โลภมูลจิต ๑ เจ. ๑๘ และจิตตชรูป ๑๗

๕.สมาธินทรีย์ → " — "



#### สรุป

นามอินทรีย์ ๕ มีชีวิตเป็นต้น -> โลภมูลจิต ๑ เจ. ๑๕ และจิตตชรูป ๑๗

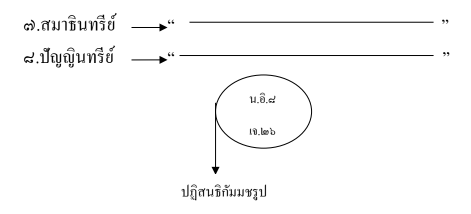
# อุทาหรณ์ในมหาวิบากจิตดวงที่ ๑ เจตสิกประกอบ ๓๓ ในปฏิสนธิกาล

๑.ชีวิตินทรีย์ —→ มหาวิบากจิต ๑ เจ. ๓๒ และปฏิสนธิกัมมชรูป ๒o

๒.มนินทรีย์ 🍑 เจตสิก ๑๑ และปฏิสนธิกัมมชรูป ๒๐

๑.เวทนินทรีย์ → มหาวิบากจิต ๑ เจ.๑๒ และปฏิสนธิกัมมชรูป ๒๐

๔.สัทธินทรีย์ 🛶 "



#### สรุป

นามอินทรีย์ ๘ มีชีวิตเป็นต้น 🍑 มหาวิบากจิต ๑ เจ. ๑๑ และปฏิ.กัม. ๒๐

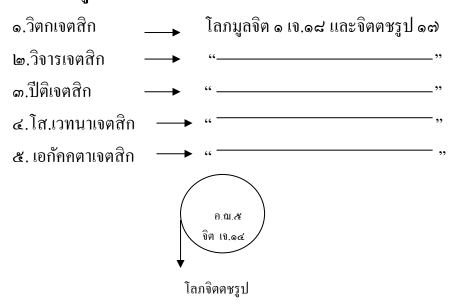
#### **๖.ฌานปัจจัย**

ป**ัจจัย** องค์ฌาน ๕ มีวิตก ๕๕ วิจาร ๕๘ - ๖๖ ปีติ ๓๕ - ๕๑ เวทนา ๗๕ – ๑๑๑ (เว้นทวิปัญจ. ๑๐)

ปัจจยุปบัน จิต ๗๕ - ๑๑๑ เจตสิก ๕๒ จิตตชรูป ๑๗ ปฏิสนธิกัมมชรูป ๒๐

- อุปนิชุญานภูเฐน อุปการกานิ ฐเปตฺวา ทุวิปญฺจวิญฺญาเณสุ กายิกสุขทุกฺข-เวทนาทฺวยํ สพฺพานิปิ กุสลาทิเภทานิ สตฺต ฌานงฺคานิ ฌานปฺจฺจโย.
  - องค์ฌาน ๑ อันต่างด้วยกุศลเป็นต้น แม้ทั้งปวง เว้นกายิกสุขเวทนาและ กายิกทุกขเวทนาทั้ง ๒ ในทวิปัญจวิญญาณ ที่อุปการะ โดยสภาวะว่าเป็นธรรม เข้าไปเพ่งอารมณ์ ด้วยอำนาจแห่งอารัมมณูปนิชฌาน และลักขณูปนิชฌาน ชื่อว่า ฌานปัจจัย.
    - จิตเตกักคตา อุเบกขา สุขและทุกข์ แม้มีอยู่ในทวิปัญจวิญญาณเหล่านั้น ก็มิได้ ยกขึ้น โดยความเป็นองค์ฌาน เพราะไม่มีอาการที่เข้าไปเพ่งอารมณ์ เหตุว่า มีแต่เพียงความตกไปในอารมณ์ทั้งหลาย เพราะเว้นจากวิตก. จริงทีเดียว อรรถกถากล่าวว่า "วิตกุกปจุฉิมก หิ ฌานงค์ องค์ฌาน มีวิตกเป็นที่สุด" (คือกำหนดด้วยวิตก) วิภาวินีฎีกา.
    - เป็นปัจจัยในขณะจิตทั้ง ๓ ตามสมควร.

# อุทาหรณ์ในโลภมูลจิตดวงที่ ๑ เจตสิกประกอบ ๑๕



### สรุป

องค์ฌาน ๕ มีวิตกเป็นต้น 🗼 โลภมูลจิต ๔

🛶 โลภมูลจิต ๑ เจ.๑๕ และจิตตชรูป ๑๗

# อุทาหรณ์ในมหาวิบากจิตดวงที่ ๑ เจตสิกประกอบ ๓๓ ในปฏิสนธิกาล



# สรุป

องค์ฌาน ๕ มีวิตกเป็นต้น 🌙 มหาวิบากจิต ๑ เจ. ๓๓ และปฏิ.กัม. ๒๐

#### ๗.มัคคป้าจัย

ป้จจัย

องค์มรรค ธ มีปัญญา ๔๓ - ๗ธ วิตก ๔๗ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ ๑๖ - ๔๘ วิริยะ ๗๑ - ๑๐๓ สติ ๕ธ - ธ๑ เอกัคคตา ๗๐ - ๑๐๒ (เว้นในวิจิกิจฉา) และทิฏฐิ ๔ (เว้นในอเหตุกจิตทั้งหมด)

ปัจจยุปบัน

สเหตุกจิต ๑๐ - ๑๐๓ เจตสิก ๕๒ สเหตุกจิตตชรูป ๑๗ สเหตุกปฏิสนธิกัมมชรูป ๒๐

- ยโต ตโต วา นิยุยานฏูเฐน อุปการกานิ กุสลาทิเภทานิ ทุวาทส มคุคงุคานิ มคุคปจุจโย.
  - องค์มรรค ๑๒ อันต่างด้วยกุศลเป็นต้น ที่อุปการะ โดยสภาวะว่าเป็นธรรมเครื่อง นำออกไป จากสิ่งใดสิ่งหนึ่ง(ความว่า นำออกไป จากสัมมาหรือมิจฉา อันมี ประเภทเป็นจากสุคติและทุคคติ หรือจากบุญและบาป. ฎีกา.) ชื่อว่า มัคคปัจจัย.
  - วิตก วิริยะและเอกักคตา แม้มีอยู่ในอเหตุกจิตเหล่านั้น ย่อมไม่ได้องค์มรรค เพราะเว้นจากเหตุปัจจัย. จริงทีเดียว อรรถกถากล่าวว่า "เหตุปจฺฉิมกํ มคฺคงฺคํ องค์มรรค มีเหตุเป็นที่สุด" (คือกำหนดด้วยเหตุ) วิภาวินีฎีกา.
    - ธรรมที่ไม่มีเหตุประกอบ ย่อมไม่ถึงซึ่งความเป็นมรรค เพื่อเข้าถึงวัฏฎะหรือ บรรลุนิพพานได้.(ฎีกา.)
  - เอกัคคตาในวิจิกิจฉาจิต เป็นเพียงความตั้งอยู่ได้แห่งจิต, ก็ย่อมไม่ถึง ซึ่งโวหารว่า มิจฉาสมาธิ เพราะเว้นจากอธิโมกข์ (และถูกวิจิกิจฉาครอบงำ โดยแท้). วิ.ฎี.
  - เป็นปัจจัยในขณะจิตทั้ง ๑ ตามสมควร

# อุทาหรณ์ในโลภมูลจิตดวงที่ ๑ เจตสิกประกอบ ๑๕

๑.มิจฉาสังกัปปะ
 ➡ โลภมูลจิต ๑ เจ. ๑๘ และจิตตชรูป ๑๗
 ๒.มิจฉาวายามะ
 ➡ "
 ๘.มิจฉาทิฎฐิ
 ➡ "



#### สรุป

มิจฉามรรค ๔ มีวิตกเป็นต้น 🌙 โลภมูลจิต ๑ เจ. ๑๕ และจิตตชรูป ๑๗

# อุทาหรณ์ในมหาวิบากจิตดวงที่ ๑ เจตสิกประกอบ ๓๓ ในปฏิสนธิกาล

๑.สัมมาทิฎฐิ → มหาวิบากจิต ๑ เจ. ๑๒ และปฏิสนธิกัมมชรูป ๒๐ ๒.สัมมาสังกัปปะ → " "
 ๓.สัมมาวายามะ → " "
 ๔.สัมมาสติ → " "
 ๕.สัมมาสมาธิ → " "

### ปฏิสนธิกัมมชรูป

### สรุป

สัมมามรรค ๕ มีปัญญาเป็นต้น → มหาวิบากจิต ๑ เจ. ๓๓และปฏิ.กัม. ๒๐

# สหชาตชาติใหญ่ ๔ ปัจจัย

# ๘.สหชาตปัจจัย ธ.สหชาตนิสสยปัจจัย ๑๐.สหชาตัตถิปัจจัย ๑๑.สหชาตอวิคตปัจจัย

ปัจจัย ปวัตติปฏิสนธิจิต ๘๕ - ๑๒๑ เจตสิก ๕๒ มหาภูตรูป ๔ ทุกชนิค คือ
จิตตชมหาภูตรูป ปฏิสนธิกัมมชมหาภูตรูป พาหิรมหาภูตรูป
อาหารชมหาภูตรูป อุตุชมหาภูตรูป อสัญญสัตตกัมมชมหาภูตรูป
ปวัตติกัมมชมหาภูตรูป ปัญจโวการปฏิสนธินามขันธ์ ๔ กับปฏิสนธิ
หทยวัตถุ

ปัจจยุปบัน ปวัตติปฏิสนธิจิต ๘៩ - ๑๒๑ เจตสิก ๕๒ จิตตชรูป ๑๗ ปฏิสนธิกัมมชรูป ๒๐ มหาภูตรูป ๔ ทุกชนิด, อุปาทารูป ๗ หมวด, ปัญจโวการปฏิสนธินาม ขันธ์ ๔ กับปฏิสนธิหทยวัตถุ

- อุปฺปหฺหมาโนว สห อุปฺปาทนภาเวน อุปการโก ธมฺโม สหหาตปจุจโย.
  ธรรมที่อุปการะ อันกำลังเกิดขึ้นนั่นเอง โดยความเป็นธรรมที่ยังธรรมทั้งหลาย
  ให้เกิดขึ้นพร้อมกัน(กับตน) ชื่อว่า สหชาตปัจจัย. เหมือนควงประทีป ที่เป็นปัจจัย
  แก่แสงสว่าง ฉะนั้น, ด้วยว่าเมื่อดวงประทีป ไม่มี แสงสว่างก็ไม่อุบัติ.
- อธิภูฐานากาเรน นิสุสยากาเรน จ อุปการโก ธมฺโม นิสุสยปจุจโย.
  ธรรมที่อุปการะ โดยอาการเป็นที่ตั้งมั่น(ได้แก่ อาธารากาเรน โดยอาการเป็นที่
  รองรับ) และ โดยอาการเป็นที่อาศัย ชื่อว่า นิสสยปัจจัย.
  เหมือนอย่างแผ่นดินเป็นต้น เป็นที่ตั้งมั่นของต้นไม้เป็นต้น(อธิภูฐานาการ)
  และแผ่นผ้าเป็นต้น เป็นที่อาศัย(นิสุสยาการ) ของจิตรกรรม เป็นต้น ฉะนั้น.
- ปจุจุปฺปนฺนลกฺขเณน อตฺถิภาเวน ตาทิสสฺเสว ธมฺมสฺส อุปตฺถมฺภกตฺเตน อุป การโก ธมฺโม อตฺถิปจฺจโย.
  ธรรมที่อุปการะ โดยภาวะที่มีอยู่ อันมีสภาวะเป็นปัจจุบัน โดยความเป็นธรรม อุปัตภัมภ์เป็นปธานะ แก่ธรรมที่เป็นปัจจุบันเช่นเดียวกันเท่านั้น ชื่อว่า อัตถิปัจจัย.
  แม้ครั้นเมื่อความเป็นชนก มีอยู่ ความเป็นธรรมที่อุปการะ โดยภาวะที่มีอยู่ มีความเป็นธรรมอุปัตถัมภ์เป็นประธาน เพราะอัตถิปัจจัย มีความขวนขวาย อย่างดียิ่ง ในฐีติขณะนั่นเทียว. (ฏีกา)
- อตุถิปจุจยธมุมา เอว อวิคตภาเวน อุปการกตุตา อวิคตปจุจโย.(ปฏุ.อ)
  องค์ธรรมของอัตถิปัจจัยนั่นแหละ ชื่อว่า อวิคตปัจจัย เพราะความเป็นธรรม
  ที่อุปการะ โดยภาวะที่ยังไม่ปราสจากไป.
- นิโรธานุปคมนวเสน อุปการกา อตุถิปจุจยาว อวิคตปจุจโย. (วิภาวินีฎีกา)
  อัตถิปัจจัยทั้งหลายนั่นเอง ที่อุปการะ ด้วยอำนาจแห่งการ ไม่เข้าถึงซึ่งความดับ
  ชื่อว่า อวิคตปัจจัย

# ความแตกต่างกันของอัตถิปัจจัยกับอวิคตปัจจัย

แม้เมื่อปัจจัยทั้งหลายเหล่านี้ ไม่มีความแตกต่างกันขององค์ธรรม อันบัณฑิต พึงทราบ ความแตกต่างกันแห่งความเป็นปัจจัย อย่างนี้ว่า ความเป็นธรรมอุปการะ โดยเป็นเพียงความเป็นไปพร้อมกับภาวะของตน(สสภาวตามตุเตน) เพราะเป็นความ มีอยู่(อตุถิตาย)ชื่อว่า ความเป็นอัตถิปัจจัย . ความเป็นธรรมอุปการะ ด้วยอำนาจ แห่งการไม่เข้าถึงซึ่งความดับ(นิโรธานุปคมนวเสน) หรือเพื่อความไม่เป็นไปแห่ง

ความดับ(อ**ปฺปวตฺติยา นิโรธสฺส**) โดยความไม่ปราศไปจากภาวะของตน (สภาวาวิคเมน) ชื่อว่า ความเป็นอวิคตปัจจัย ดังนี้.(ฎีกา)

อตุตโน อนุปปตุติยา สหุปปนุนานมุปี อนุปปตุติโต ปกาสสุส ปที่โป วิย สหุปปนุนาน สหุปปาทวเสน ปจุจโย สหชาตปจุจโย. (วิภาวนีฎีกา ป.๘ ข้อ ๑๔ หน้า ๓๑๒)

เป็นปัจจัย ด้วยอำนาจยังธรรมทั้งหลายอันเกิดขึ้นพร้อมกัน(กับตน)ให้เกิดขึ้น พร้อมกัน คุจ ประทีป ที่เป็นปัจจัย แก่แสงสว่าง เพราะเมื่อตนไม่มีความอุบัติขึ้น แม้แห่งธรรมทั้งหลายที่เกิดขึ้นพร้อมกัน ก็หาความอุบัติขึ้นมิได้ ชื่อว่า สหชาตปัจจัย. (ได้แก่ธรรมทั้งหลาย มีอรูปขันธ์ ๔, มหาภูตรูป ๔, และวัตถุกับวิบากทั้งหลาย ในปฏิสนธิขณะ).

ตรูอาทีน์ ปฐวี วิย อธิฏฐานากาเรน ปฐวีธาตุ เสสธาตูน์, จกุขาทโย จ จกุขุวิญญาณาทีน์ อุปการกา จิตฺตกมฺมสฺส ปฏาทโย วิย นิสฺสยกาเรน ขนฺธาทโย ตํตํนิสฺสยานํ ขนฺธาทีนํ. (ปฏฺฐานมูลฎีกา ปจฺจยุทฺเทส หน้า ๑๕๕)

ปฐวิธาตุเป็นธรรมอุปการะ แก่ธาตุที่เหลือทั้งหลาย(และอุปาทารูป) และวัตถุ ๖ มีจักขุเป็นต้น เป็นธรรมอุปการะ แก่วิญญาณทั้งหลายมีจักขุวิญญาณเป็นต้น โดยอาการเป็น ที่ตั้งมั่น เหมือนแผ่นดินเป็นที่ตั้งมั่น ของสิ่งทั้งหลายมีต้นไม้เป็นต้น, ธรรมทั้งหลาย มี นามขันธ์(อาโป เตโช วาโย)เป็นต้น เป็นธรรมอุปการะ แก่ธรรมทั้งหลายมีนามขันธ์ (ธาตุ ๔) เป็นต้น อันมีธรรมทั้งหลายมีนามขันธ์เป็นต้นนั้น ๆเป็นที่อาศัย โดยอาการ เป็นที่อาศัย เหมือนวัตถุทั้งหลายมีแผ่นผ้าเป็นต้น เป็นที่อาศัย แก่จิตตกรรม ฉะนั้น.

ตถา อตุถิตาย สสภาวโต อุปการกตา อตุถิปจุจยตา, สภาวาวิคเมน นิโรธสุส อปุปตุติยา อุปการกตา อวิคตปจุจยตาติ ปจุจยภาววิเสโส ธมุมาวิเสเสป เวทิตพุโพ.

(ปฏุฐานมูลฎีกา หน้า ๒๐๐)

แม้ในเมื่อไม่มีความแตกต่างกันขององค์ธรรม อันบัณฑิตพึงทราบ ความแตกต่าง แห่งความเป็นปัจจัยว่า ความเป็นธรรมอุปการะโดยความเป็นไปพร้อมกับภาวะของตน เพราะเป็นความมีอยู่ ชื่อว่า ความเป็นอัตถิปัจจัย, ความเป็นธรรมอุปการะ โดยความไม่ถึง แห่งความดับ เพราะความไม่ปราศไปจากภาวะของตน ชื่อว่า ความเป็นอวิคตปัจจัย.

# **อธิบายคำว่า ชาต ในปัจจัย ๒๔ มี ๓ ปัจจัย** (มาในหลักสูตรปัจจยโชติกะ)

๑.คำว่า **ชาต** ในสหชาต นั้น ได้แก่ จิต เจตสิก และรูปในขณะทั้ง ๓ หมายความว่า ธรรมที่เป็นปัจจัย ช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันนธรรม ของตน ๆ นั้น อุปปาทักขณะก็เป็นได้ ฐีติขณะก็เป็นได้ ภังคักขณะก็เป็นได้ ตามสมควร.

๒. คำว่า ชาต ในปุเรชาต นั้น ได้แก่ รูปในฐีติขณะ หมายความว่า รูปที่ช่วยอุปการะ แก่นามที่เป็นปัจจยุปบันนธรรมนั้น ย่อมได้เฉพาะฐีติขณะเท่านั้น อุปปาทักขณะ และภังคักขณะช่วยอุปการะไม่ได้.

๓. คำว่า **ชาต** ในปัจฉาชาตนั้น ได้แก่ จิต เจตสิก ในอุปปาทักขณะและฐีติขณะ หมายความว่า จิต เจตสิก ที่ช่วยอุปการะ แก่รูปที่เป็นปัจจยุปบันนธรรมนั้น ย่อมได้ ในอุปปาทักขณะและฐีติขณะ สำหรับภังคักขณะนั้น ช่วยอุปการะแก่รูปไม่ได้.

# แบ่งออกเป็น ๘ ตอน คือ



๒.เจตสิก ๕๒ ในขณะทั้ง ๓ 🗼 จิต ๘ ธ ที่เกิดพร้อมกัน(นิสุสยาการ)



๓.จิต ๗๕ เจ. ๕๒ (เว้นทวิ.๑๐ อรูปวิบาก ๔ ปฏิสนธิจิต ๑៩ และจุติจิต ของพระอรหันต์) ในอุปปาทักขณจิต → จิตตชรูป ๑๗ (นิสุ**สยาการ**)



๔. ปัญจโวการปฏุสนธิจิต ๑๕ เจ. ๓๕ (เว้นวิรตี ๓) ในอุปปาทักขณจิต

→ปฏิสนธิกัมมชรูป ๑๕ (เว้นหทยวัตถุ) ในอุปปาทักขณรูป(นิสุสยาการ)



ปฏิสนธิกัมมชรูป ๑៩ (เว้นหทยวัตถุ โดยแยกแสดงไว้ที่ข้อ ๗ เพราะมีความเป็น อัญญูมัญญูะ)

หรือ ปฏิสนธิกัมมชกลาป ๓ มี กาย ภาว วัตถุทสก ของคัพภเสยยกะ, ๗ มี จักขุโสต ฆาน ชิวหา กาย ภาว วัตถุทสก ของสังเสทชะ และโอปปาติกะ ในกามภูมิ, ๔ มี จักขุโสต วัตถุทสกะ และชีวิตนวกกลาป ของรูปพรหม ๑๕ (เว้นหทยวัตถุ)

๕. มหาภูตรูป ๔ ทุกชนิด ๓ หมวด ในขณะทั้ง ๓ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะแก่กัน และกัน ภายในกลาปของตน ๆ (ปฐวีเป็นอธิฎฐานาการ ธาตุ ๓ ที่เหลือเป็นนิสสยาการ) คือ :

จิตตชมหาภูตรูป → จิตตชมหาภูตรูป
ปฏิสนธิกัมมชมหาภูตรูป → ปฏิสนธิกัมมชมหาภูตรูป
พาหิรมหาภูตรูป → พาหิรมหาภูตรูป
อาหารชมหาภูตรูป → อาหารชมหาภูตรูป
อุตุชมหาภูตรูป → อุตุชมหาภูตรูป
อสัญญสัตตกัมมชมหาภูตรูป → อสัญญสัตตกัมมชมหาภูตรูป
ปวัตติกัมมชมหาภูตรูป → ปวัตติกัมมชมหาภูตรูป

ดังเช่น :- จิตตชมหาภูตรูป ←→ จิตตชมหาภูตรูป

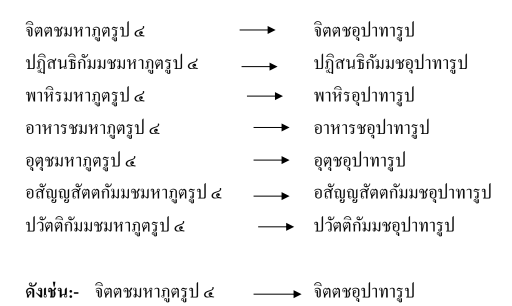
### อุทาหรณ์ในวจีวิญญัติสัททลหุตาทิเตรสกกลาป

มหาภูตรูป ๔ วจีวิญญัติ ๑ สัททะ ๑ วิการะ ๓ วัณณะ ๑ คันธะ ๑ รสะ ๑ โอชะ ๑ (เว้นอากาสะ ๑ ลักขณะ ๔ ไม่จัดเป็นกลาป) ความว่า :

มหาภูตรูป ๑ ในขณะทั้ง ๓ → มหาภูตรูป ๓ ในขณะทั้ง ๓ มหาภูตรูป ๑ ในขณะทั้ง ๓ → มหาภูตรูป ๑ ในขณะทั้ง ๓

มหาภูตรูป ๒ ในขณะทั้ง ๓ 🔸 มหาภูตรูป ๒ ในขณะทั้ง ๓
\* ในหมวดอื่น ๆ ของแต่ละกลาปก็เป็นเช่นนี้.

๖. มหาภูตรูป ๔ ทุกชนิด ๗ หมวด ในขณะทั้ง ๓ ภายในกลาปของตน ๆ เป็นปัจจัย ช่วยอุปการะแก่ อุปาทารูป ๗ หมวด มี จิตตชอุปาทารูป เป็นต้น(อธิฎฐานาการ) คือ :



### อุทาหรณ์ในวจีวิญญัติสัททลหุตาทิเตรสกกลาป

มหาภูตรูป ๔ ----- วจีวิญญัติ ๑ สัททะ ๑ วิการะ ๓ วัณณะ ๑ กันธะ ๑ รสะ ๑ โอชะ ๑ (เว้นอากาสะ ๑ ถักขณะ ๔)

\* ในหมวดอื่น ๆ ของแต่ละกลาปก็เป็นเช่นนี้.

๗.ปัญจโวการปฏิสนธิจิต ๑๕ เจ.๓๕ (เว้นวิรตี ๓) ในอุปปาทักขณจิต

→ ปฏิสนธิหทยวัตถุ ในอุปปาทักขณรูป (นิสุสยาการ)



๘. ปฏิสนธิหทยวัตถุ ในอุปปาทักขณรูป → ปัญจโวการปฏิสนธิจิต ๑๕ เจ. ๓๕ (เว้นวิรตี ๑) ในอุปปาทักขณจิต (อธิฎฐานาการ)



### สหชาตชาติกลาง ๔ ปัจจัย

๑๒.อัญญมัญญปัจจัย

จากมหาภูตรูป

ปัจจัย ปัจจยุปบัน จิต ๘๕ - ๑๒๑ เจตสิก ๕๒ มหาภูตรูป ๔ ทุกชนิด
 ปัญจโวการปฏิสนธินามขันธ์ ๔ กับปฏิสนธิหทยวัตถุ
 ปัจจนิก จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป (เว้นหทยวัตถุ) ที่เป็นไปโดยการเปรียบเทียบ
 จากนามขันธ์, อุปาทารูป ๓ หมวด ที่เป็นไปโดยการเปรียบเทียบ

- อญญมญญู อุปปาทนูปตุลมุภนภาเวน อุปการโก ธมุโม อญญมญญปจุจโย.

  ธรรมที่อุปการะ โดยภาวะที่อุปัตลัมภ์ซึ่งกันและกันเกิดขึ้น ชื่อว่า อัญญูมัญญูปัจจัย.
- อญฺญมญฺญ๋ อุปตฺถมฺภยมานํ ติทณฺฑํ วิย อตฺตโน อุปการกธมฺมานํ อุปตฺถมฺภกภาเวน ปจฺจโย อญฺญมญฺญปจฺจโย. (วิภาวินีฏีกา)
  เป็นปัจจัย โดยภาวะที่อุปัตถัมภ์ แก่ธรรมทั้งหลายที่อุปการะแก่ตน
  เหมือนอย่าง ไม้ ๑ ท่อน ที่ค้ำจุนซึ่งกันและกันไว้.
- อุปการกตา จ อณฺญมณฺญตาวเสเนว ทฏฺฐพฺพา, น สหชาตตาทิวเสน.(มหาฏีกา)
  ก็ ความเป็นธรรมที่อุปการะ บัณฑิตพึงทราบ ด้วยอำนาจความเป็นปัจจัยซึ่งกัน
  และกันเท่านั้น, มิใช่ ด้วยอำนาจความเป็นสหชาตะเป็นต้น.
- ยทิจอตุตโน ๆเป๋ๆ, ปุเรชาตปจุฉาชาตภาเวน ๆเป๋ๆ ทฎฐพุพาติ.(มหาฎีกา)
  ก็ ถ้าว่า เป็นเพียงความที่ตนเป็นธรรมอุปการะ แก่ธรรมที่อุปการะตน พึงเป็น อัญญูมัญญูปัจจัย, วัตถุและขันธ์ทั้งหลาย ที่อุปการะแก่ธรรมที่อุปการะตน พึงเป็นอัญญูมัญญูปัจจัย ด้วยความเป็นปุเรชาตะ และความเป็นปัจฉาชาตะ, แต่ว่า เรื่องนั้น มิได้ปรารถนา.ด้วยเหตุนั้น จึงกล่าวว่า"อุปการกตา จ อญฺญมญฺญตา-

วเสเนว ทฏุฐพุพา - ก็ ความเป็นธรรมที่อุปการะ บัณฑิตพึงทราบ ด้วยอำนาจ ความเป็นปัจจัยซึ่งกันและกันเท่านั้น".

- อยญจ อุปฺปตฺติยา, ฐิติยา จ อุปการโกติ เวทิตพฺโพ. (มหาฎีกา ข้อ ๖๐๐)
   ก็ อัญญูมัญญูปัจจัยนี้ บัณฑิตพึงทราบว่า เป็นธรรมที่อุปการะ แก่ความเกิดขึ้น,
   และแก่ความตั้งอยู่.
- ความเป็นไปแห่งอัญญูมัญญูปัจจัยนี้ เหมือนกับ สหชาตปัจจัย ข้อ ๑,๒,๕,๘,๘ ที่แสดงไว้แล้วในก่อน , แตกต่างตรงที่ สหชาตปัจจัย เพ่งถึงอาการที่เป็นปัจจัย โดยความเกิดพร้อมกันกับปัจจยุปบันเท่านั้น, มิได้เพ่งถึงความที่อุปการะแก่กัน และกัน ดังเช่น :- จิต ๘๕ เจ. ๕๒ (เว้นทวิ.๑๐ อรูปวิบาก ๔ ปฏิสนธิจิต ๑๕ และจุติจิต ของพระอรหันต์)ในอุปปาทักขณจิต เป็นปัจจัยแก่จิตตชรูป ๑๘ , นี้เป็นสหชาตะเท่านั้น ไม่เป็นอัญญูมัญญูะ, แต่ว่า อัญญูมัญญูปัจจัยนี้ เพ่งถึง อาการที่เป็นปัจจัย โดยความอุปการะแก่กันและกัน และธรรมที่เป็นอัญญูมัญญูะนั้น มีอาการที่เป็นสหชาตะด้วยแน่นอน .

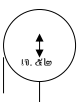
ยทิปี อญฺญมญฺญปจฺจโย สหชาตปจฺจเยน วินา น โหติ, สหชาตปจฺจโย ปน เตน วินาปี โหตีติ สหชาตปจฺจยวิธุเรเนว ปกาเรน อญฺญมญฺญปจฺจยสฺส ปวตฺติ, น ตํสทิสภาเวน.

(มณิสารมญุฐสาฎีกา ป. ๘ ทุติยภาค ปจุจยปริจุเฉท หน้า ๓๓๒)

อัญญูมัญญูปัจจัย เว้นจากสหชาตปัจจัย ย่อมไม่มี แม้สักน้อย, ส่วน สหชาตปัจจัย แม้เว้นจากอัญญูมัญญูปัจจัย ย่อมมี เพราะเหตุนั้น ความเป็นไป แห่งอัญญูมัญญูปัจจัย โดยประการที่ปราศจากความเหมือนกันกับสหชาตปัจจัยแน่นอน, ความเป็นไป โดยภาวะที่เหมือนกันกับสหชาตปัจจัย ไม่มี.

### อุทาหรณ์ในอัญญูมัญญะ แบ่งออกเป็น ๓ ตอน คือ

๑.จิต ๘๕ เจ.๕๒ ในอุปปาทักขณะและฐีติขณะ ←→ เจตสิก ๕๒ จิต ๘๕ที่เกิดพร้อมกัน



๒. มหาภูตรูป ๔ ทุกชนิด ๘ หมวด คือ จิตตชมหาภูตรูป ปฏิสนธิ กัมมชมหาภูตรูป พาหิรมหาภูตรูป อาหารชมหาภูตรูป อุตุชมหาภูตรูป อสัญญสัต ตกัมมชมหาภูตรูป ปวัตติกัมมชมหาภูตรูป ในอุปปาทักขณะและฐีติขณะ

→ มหาภูตรูป ๔ ทุกชนิด ๗ หมวด คือ จิตตชมหาภูตรูป เป็นต้น ที่เกิดพร้อมกัน ในขณะทั้ง ๒ แก่กันและกัน ภายในกลาปของตน ๆ

ดังคำอธิบายว่า :-

มหาภูตรูป ๑ ในขณะทั้ง ๒ ← มหาภูตรูป ๑ ในขณะทั้ง ๒ มหาภูตรูป ๑ ในขณะทั้ง ๒ ↓ มหาภูตรูป ๑ ในขณะทั้ง ๒ มหาภูตรูป ๒ ในขณะทั้ง ๒ ↓ มหาภูตรูป ๒ ในขณะทั้ง ๒

๓.ปัญจโวการปฏิสนธิจิต ๑๕ เจ.๓๕ (เว้นวิรตี ๓) ในอุปปาทักขณจิต และปฏิสนธิหทยวัตถุ ในอุปปาทักขณรูป → ปฏิสนธิหทยวัตถุ ในอุปปาทักขณรูป และปัญจโวการปฏิสนธิจิต ๑๕ เจ. ๓๕ (เว้นวิรตี ๓) ในอุปปาทักขณจิต



ปฏิสนธิหทยวัตถุ

### ๑๓.วิปากปัจจัย

ปัจจัย ปวัตติปฏิสนธิวิปากจิต ๑๖ - ๕๒ เจตสิก ๑๘
ปัจจยุปบัน ปวัตติปฏิสนธิวิปากจิต ๑๖ - ๕๒ เจตสิก ๑๘ วิปากจิตตชรูป ๑๓
(เว้นวิญญัตติรูป ๒) ปฏิสนธิกัมมชรูป ๒๐

• นิรุสฺสาหสนฺตภาเวน นิรุสฺสาหสนฺตภาวาย อุปการโก วิปากธมฺโม วิปากปจุจโย.

วิบากธรรมที่ช่วยอุปการะ เพื่อประโยชน์ต่อภาวะ ที่สงบคือความไม่มี อุตสาหะ(ของสหชาตนามรูป) โดยภาวะที่สงบคือความไม่มีอุตสาหะ(ของ ปัจจัย) • อญฺญมญฺญ๋ วิสิฏฺฐานํ กุสลากุสลานํ ปากาติ วิปากา, วิปกุกภาวมาปนฺนานํ อรูปธมฺมานเมตํ อธิวจนํ. (อฏฺฐสาลินี จิตตุปฺปาทกณฺฑ ติกมาติกา)
ธรรมทั้งหลายที่เป็นความสุกงอม ของกุศลและอกุศลทั้งหลาย อันมีสภาพ
แตกต่าง ซึ่งกันและกัน(โดยเกี่ยวกับการให้ผล) ชื่อว่า วิปาก. คำว่าวิปากนั่น
เป็นชื่อ ของอรูปธรรมทั้งหลาย ที่ถึงซึ่งความสุกงอม.

# อธิบายคำว่า สมังคี - บุคคลผู้มีความพรั่งพร้อม

# 

พระตถาคตในโลกนี้ ย่อมทรงทราบว่า ข้อที่ บุคคลผู้มีความพรั่งพร้อม ค้วยกายทุจริต วจีทุจริตและมโนทุจริต เบื้องหน้าแต่ความตายเพราะกายแตก พึงเข้าถึงสุคติสวรรค์โลก เพราะกายทุจริต วจีทุจริตและมโนทุจริต เป็นเหตุ เป็นปัจจัย นั้น ไม่ใช่เหตุ ไม่ใช่ปัจจัย ไม่ใช่ฐานะที่มีได้, ย่อมทรงทราบว่า ข้อที่ บุคคลผู้มีความ พรั่งพร้อม ค้วยกายทุจริต วจีทุจริตและมโนทุจริต เบื้องหน้าแต่ความตาย เพราะกายแตก พึงเข้าถึงอบาย ทุคคติ วินิบาต นรก เพราะกายทุจริต วจีทุจริตและมโนทุจริต เป็นเหตุ เป็นปัจจัย นั้น เป็นฐานะที่หาได้ เป็นฐานะที่มีได้.

พระตถาคตในโลกนี้ ย่อมทรงทราบว่า ข้อที่ บุคคลผู้มีความพรั่งพร้อม ด้วย
กายสุจริต วจีสุจริตและมโนสุจริต เบื้องหน้าแต่ความตายเพราะกายแตก พึงเข้าถึงอบาย
ทุคคติ วินิบาต นรก เพราะกายสุจริต วจีสุจริตและมโนสุจริต เป็นเหตุ เป็นปัจจัย นั้น
ไม่ใช่เหตุ ไม่ใช่ปัจจัย ไม่ใช่ฐานะที่มีได้ ย่อมทรงทราบว่า ข้อที่ บุคคลผู้มีความพรั่งพร้อม
ด้วยกายสุจริต วจีสุจริตและมโนสุจริต เบื้องหน้าแต่ความตายเพราะกายแตก พึง
เข้าถึงสุคติสวรรค์โลก เพราะกายสุจริต วจีสุจริตและมโนสุจริต เป็นเหตุ เป็นปัจจัย
นั้น เป็นฐานะที่หาได้ เป็นฐานะที่มีได้.

# อธิบายคำว่า บุคคลผู้มีความพรั่งพร้อมด้วยกายทุจจริตเป็นต้น

กายทุจจริตสมงุคีตอาทีสุ สมงุคีติ ปญจวิชา สมงุคิตา อายูหนสมงุคิตา เจตนาสมงุคิตา กมุมสมงุคิตาวิปากสมงุคิตา อุปภูฐานสมงุคิตาติ.ตตุถ กุสลากุสลกมุมายูหนกขน่า เจตนาสมงุคิตา ปุพฺเพ อุปจิต วิปาการหำ กมุม สนุชาย กมุมสมงุคิ โนติ วุจจนุติ เอสา 'กมุม สมงุคิตา. 'วิปากสมงุคิตา' ปน วิปากกุขเณเยว เวทิตพุพา. ยาว ปน สตุตา อรหตุตำ

น ปาปุณนุติ ตาว เตส ตโต ตโต จวิตุวา นิรเย ตาว อุปุปชุชมานาน อกุคิชาลโลหกุมุภือาที่หิ อุปฏุฐานากาเรหิ นิรโย คพุภเสยุยกตุต อาปชุชมานาน มาตุกุจุฉิ เทเวสุ อุปุปชุชมานาน กปุปรุกุขวิมานาทีหิ อุปฏุฐานากาเรหิ เทวโลโกติ เอว อุปปตุตินิมิตุต อุปฏุฐาติ.อิติ เนส อิมินา อุปุปตุตินิมิตุตูปฏุฐาเนน อปริมุตุตตุตา 'อุปฏุฐานสมงุคิตา' นาม.สาว จลติ เสสา นิจุจลา. นิรเย หิ อุปฏุฐิเตปิ เทวโลโก อุปฏุฐาติ; เทวโลเก อุปฏุฐิเตปิ นิรโย อุปฏุฐาติ; มนุสฺสโลเก อุปฏุฐิเตปิ ติรจุฉานโยนิ อุปฏุฐาติ; ติรจุฉานโยนิยาจ อุปฏุฐิตายปิ มนุสฺสโลโก อุปฏูฐาติเยว.

ตตุริท์ วตุถุ โสณคิริปาเท กิร อเจลวิหาเร โสณตุเถโร นาม เอโก ชมุมกถิโก. ตสุส ปิตา สุนขวาชิโก นาม ลูททโก อโหสิ. เถโร ต่ ปฏิพาหนโตปี สำเร ฐเปตุ์ อสกโกนโต ่นา นสุสิ วราโก'ติ มหลุลกกาเล อกามกํ ปพุพาเชสิ. ตสุส คิลานเสยุยาย นิปนุนสุส นิรโย อุปฏฐาสิ. โสณกิริปาทโต มหนุตา มหนุตา สุนขา อากนุตุวา ขาทิตุกามา วิย สมุปริวาเรสุํ. โส มหาภยภีโต "วาเรหิ ตาต โสณ! วาเรหิ ตาต โสณา"ติ อาห."กึ มหาเถรา"ติ? "น ปสฺสสิ ตาตา"ติ ต่ ปวตฺตึ อาจิกฺงิ. โสณตุเถโร 'กถญหิ นาม มาทิสสุส ปิตา นิรเย นิพุพตฺติสุสติ ปติฎฐาหมสุส ภวิสุสามี'ติ สามเณเรหิ นานาปุปุผานิ อาหราเปตุวา ติยงุคณโพธิยงุคเณสุ มาลาสนุถารปูชญจ อาสนปูชญจ กาเรตุวา ปิตร์ มญเจน เจติยงุคณํ หริตุวา มญเจ นิปชุชาเปตุวา "อย์ เม มหาเถร ปูชา ตุมหาก์ อตุถาย กตา; 'อย์ เม ภควา ทุคุคตปณุณากาโร 'ติ วตุวา ภควนต์ วนที่ตุวา จิตุต์ ปสาเทหี "ติ อาห. โส มหาเถโร ปูช์ ทิสวา ตถากโรนฺโต จิตฺตํ ปสาเทสิ. ตาวเทวสฺส เทวโลโก อุปฏูฐาสิ นนฺทวนจิตฺตลตาวน-มิสฺ สกวนผารุสกวนวิมานานิ เจว เทวนาฏกานิ จ ปริวาเรตุวา ฐิตานิ วิย อเหสุ. โส "อเปก โสณ! อเปก โสณา"ติ อาห. "กิมิท์ มหาเกรา"ติ ? "เอตา เต ตาต มาตโร อาคจุณนุตี" ที่. 'เถโร สคุโค อุปฏูฐิโต มหาเถรสุสา' ติ จินุเตสิ เอว อุปฏูฐานสมงุคิตา จลตีติ เวทิตพุพา. เอตาสุสมงุคิตาสุ อิช อายูหนเจตนากมุมสมงุคิตาวเสน "กายทุจจริตสมงุคี"ติ อาทิ วุตฺต๋.

(อภิธมุมญาณวิกงุค ทสกนิทุเทสวณุณนา หน้า ๔๗๐-๔๗๒)

## ความพรั่งพร้อม มี ๕ ประการ

บทว่า **สมังคี** ในบทว่า **กายทุจจริตสมังคี** เป็นต้น ได้แก่ สมังคิตา ๕ ประการ คือ

**๑.อายูหนสมงุคิตา** - ความพรั่งพร้อม ด้วยกรรมเป็นเครื่องขวนขวาย

๒.เจตนาสมงุกิตา - ความพรั่งพร้อม ด้วยเจตนา

**๓.กมุมสมงุคิตา** - ความพรั่งพร้อม ด้วยกรรม

**๔.วิปากสมงุคิตา** - ความพรั่งพร้อม ด้วยวิบาก

๕.อุ**ปฏฐานสมงุคิตา** - ความพรั่งพร้อม ด้วยการปรากฏ

ในสมังคิตาทั้งหลายเหล่านั้น ในขณะแห่งการขวยขวายซึ่งกุศลกรรมและ อกุศลกรรม เรียกว่า อายูหนสมังคิตา. เจตนาสมังคิตา ก็เหมือนอย่างอายูหนสมังคิตานั้น.

ก็ ตราบใด สัตว์ทั้งหลาย ย่อมไม่บรรลุ ซึ่งอรหัตต์, ตราบนั้น สัตว์ทั้งหลายแม้ทั้ง ปวง พระผู้มีพระภาคเจ้า ตรัสเรียกว่า บุคคลทั้งหลายผู้มีความพรั่งพร้อมด้วยกรรม (กมุมสมงุคิโน) หมายเอากรรม ที่สั่งสมไว้แล้ว ในกาลก่อน อันสมควรแก่วิบาก (ในภพทั้งหลายมีทุติยภพเป็นต้น,มูลฎีกา หน้า ๒๒๘) นี้ ชื่อว่า กัมมสมังคิตา.

ส่วน ว**ิปากสมังคิตา** อันบัณฑิตพึงทราบ ในวิปากักขณะเท่านั้น.

ก็ ตราบใด สัตว์ทั้งหลาย ย่อมไม่บรรลุ ซึ่งอรหัตต์, ตราบนั้น นิมิตของปฏิสนธิ ย่อมปรากฏ อย่างนี้ คือ เมื่อสัตว์ทั้งหลายเหล่านั้น จะท่องเที่ยวไป ในภพนั้นๆ นรกย่อมปรากฏ โดยอาการทั้งหลายที่ปรากฏ มีเปลวไฟในโลหกุมภีเป็นต้น แก่ สัตว์ทั้งหลายผู้ปฏิสนธิ ในนรก ก่อน , ท้องของมารดาย่อมปรากฏ แก่สัตว์ทั้งหลายผู้เข้าถึง ซึ่งความเป็นคัพภเสยยกะ, เทวโลกย่อมปรากฏ โดยอาการทั้งหลายที่ปรากกฏ มีต้นกัปปพฤกษ์(ต้นไม้ที่ตั้งอยู่ตลอดกัป) และวิมานเป็นต้น แก่สัตว์ทั้งหลายผู้ปฏิสนธิ ในเทวโลกทั้งหลาย ดังนี้ , ด้วยอาการอย่างนี้ ชื่อว่า อุปัฏฐานสมังคิตา เพราะความที่แห่ง สัตว์ทั้งหลายเหล่านั้น ไม่พ้นไป จากการปรากฏแห่งนิมิตของปฏิสนธินี้.

อุปัฏฐานสมังคิตานั้น ย่อมเปลี่ยนแปลง, สมังคิตาทั้งหลายที่เหลือไม่เปลี่ยนแปลง. อธิบายว่า ครั้นเมื่อนรก แม้ปรากฏแล้ว เทวโลก ย่อมปรากฏก็ได้, ครั้นเมื่อเทวโลก แม้ปรากฏแล้ว นรกย่อมปรากฏก็ได้, ครั้นเมื่อมนุษยโลก แม้ปรากฏแล้ว ติรัจฉานโยนิ ย่อมปรากฏก็ได้, และครั้นเมื่อติรัจฉานโยนิ แม้ปรากฏแล้ว มนุษยโลก ย่อมปรากฏก็ได้ ทีเดียว.

เรื่องนี้เป็นอุทาหรณ์ ในอุปัฏฐานสมังคิตานี้: - ได้ยินว่า ที่เชิงเขาโสณะ มีพระธรรมกถึกองค์หนึ่ง ชื่อว่า โสณเถระ อยู่ในปิปผลิวิหาร, บิดาของท่านนั้น ได้เป็นนายพราน ชื่อว่า สุนขวาชิกะ(ผู้ล่าด้วยสุนับเป็นปกติ), พระเถระ แม้ห้ามอยู่ ซึ่งบิดานั้นอย่างไรๆ ก็ไม่อาจเพื่อจะให้ตั้งอยู่ ในความสังวร จึงคิดว่า บิดาผู้น่าสงสาร จงอย่าพินาศเสียเลย คังนี้ จึงยังบิคาผู้ไม่ประสงค์จะบวช ให้ได้บวชแล้ว ในเวลาเป็น คนแก่. เมื่อบิดานั้นนอนอยู่ ในที่นอนของคนป่วย นรกได้ปรากฏแล้ว, คือ มีพวกสุนัข ตัวใหญ่ ๆ มาแล้วจากเชิงเขาโสณะ แล้วก็แวคล้อม ราวกะต้องการเพื่อจะเคี้ยวกิน. บิคาของพระเถระนั้น กลัวต่อภัยอันใหญ่ จึงร้องเรียกพระเถระว่า คุณโสณะ จงห้าม, คุณโสณะ จงห้าม. พระมหาเถระ จึงถามว่า อะไรกันหรือ. บิดาของท่านจึงกล่าวว่า คุณไม่เห็นหรือ แล้วบอกเหตุที่เป็นไปนั้น. พระโสณเถระ คำริว่า บิคาของผู้เช่นกับเรา ขึ้นชื่อว่า จักเกิดในนรก ได้อย่างไร, เราจักเป็นที่พึ่งให้แก่บิดา ดังนี้. แล้วให้สามเณร ทั้งหลาย นำคอกไม้ต่างๆ มาให้แล้ว กระทำซึ่งการบูชา โปรยค้วยคอกไม้ และการบูชาที่ บนอาสนะ ณ.ลานพระเจคีย์และที่ลานโพธิ์ทั้งหลาย แล้วจึงนำบิคามา สู่ลานพระเจคีย์ ด้วย ้เตียง ให้นอนบนเตียง แล้วกล่าวกะบิดาว่า ข้าแต่มหาเถระ การบูชา ของข้าพเจ้านี้ ทำเพื่อ ประโยชน์สำหรับท่าน, ท่านจงกล่าวว่า ข้าแต่พระผู้มีพระภาคเจ้า นี้เป็นบรรณาการ ของข้าพเจ้า ผู้ทุกกตะ ดังนี้ แล้วจงถวายบังกม พระผู้มีพระภาก แล้วกล่าวว่า ขอจงยังจิต ให้เสื่อมใส ดังนี้.

มหาเถระ(บิดา)นั้น เห็นแล้ว ซึ่งการบูชา เมื่อกระทำอย่างนั้น จึงยังจิตให้เลื่อมใส แล้ว, ขณะนั้นนั่นเอง เทวโลกปรากฎแล้ว(คตินิมิต) แก่มหาเถระนั้น,คือ นันทวัน จิตรลดาวัน มิสสกวัน ปารุสกวัน วิมาน และการฟ้อนรำ ของเทพอัปสรทั้งหลาย ได้มีแล้ว เป็นราวกะ มายืนแวดล้อม. มหาเถระนั้น จึงกล่าวว่า โสณะ จงหลีกไป โสณะ จงหลีกไป ดังนี้. พระเถระจึงถามว่า นี้ อะไรหรือ มหาเถระ. มหาเถระกล่าวว่า แน่ะคุณ หญิงทั้งหลายเหล่านี้ จะมาเป็นมารดา ของท่าน. พระเถระคิดแล้วว่า สวรรค์ปรากฏขึ้นแล้ว แก่มหาเถระ.

บัณฑิตพึงทราบว่า อุปัฏฐานสมังคิตา ย่อมเปลี่ยนแปลง ด้วยประการนี้.

ในสมังคิตาทั้งหลายเหล่านั้น บทว่า "กายทุจริตสมังคี" เป็นต้นพระผู้มีพระภาคตรัส ไว้แล้ว ในที่นี้ ด้วยอำนาจแห่งอายูหนสมังคิตา เจตนาสมังคิตา และกัมมสมังคิตา. ปุพฺพภาเค อายูหนวเสน **อายูหนสมงุคิตา** สนุนิฏุฐานเจตนาวเสน **เจตนาสมงุคิตา** จ เวทิตพฺพา, สนุตติขณวเสน วา. (วิภงุคมูลฎีกา หน้า ๒๒๘)

สนุตติขณวเสนาติ สนุตติวเสน อายูหนสมงุคิตา, สปุพุพปจุฉาภาคสุส คหณวเสน เจตนากุขณวเสน เจตนาสมงุคิตาติ โยเชตพุพา.

(วิภงุคอนุฎีกา หน้า ๒๒๖)

พึงทราบ อายูหนสมังคิตา ด้วยอำนาจแห่งความขวยขวาย ในกาลก่อน (ชวนะที่ ๑ — ๖) และเจตนาสมังคิตา ด้วยอำนาจแห่งเจตนาที่ตัดสินแน่นอน (ชวนะที่ ๗), หรืออายูหนสมังคิตา ด้วยอำนาจแห่งสันตติ, เจตนาสมังคิตา ด้วยอำนาจแห่งสันตติ, เจตนาสมังคิตา ด้วยอำนาจแห่งเจตนาขณะ ด้วยสามารถการถือเอา ซึ่งส่วนมีในกาลก่อน และกาลภายหลัง.

ตตุล ปุพฺเพ ตํตํกมฺมายูหนกาเล ยา กุสลากุสลเจตนาย ขณตุตยสมงฺคิตา. อยํ เจตนาสมงฺคิตา นาม. (ปรมตุลทีปนีสงฺคหมหาฎีกา ป.๑/៩/๑៩)

ในบรรคาสมังคิตาทั้งหลายเหล่านั้น ความพรั่งพร้อมด้วยขณะทั้ง ๓ อันใด ของกุศลเจตนาและอกุศลเจตนา ในกาลที่ขวยขวายกรรมนั้น ๆ(อายูหนกาล เป็นอายูหนสมังคิตา) ในกาลก่อน.นี้ ชื่อว่า เจตนาสมังคิตา.

ตตุถ ปุริมา ติสุโส สมงุคิตา ตรุณาวตุถา นาม โหนุติ, ปจุฉิมา วิ ปากสมงุคิตา ปริณตาวตุถา นามาติ เวทิตพุพา.

(ปรมตุถที่ปนี้ฎีกา ป.๑/๕/๔๐)

บัณฑิตพึงทราบว่า ในสมังคิตาทั้ง ๔ เหล่านั้น สมังคิตา ๓ เบื้องก่อน(คือ เจตนา กัมมะและอุปัฏฐานสมังคิตา,ส่วน อายูหนสมังคิตา เป็นอันเดียวกันกับเจตนาสมังคิตา) ชื่อว่า เป็นสมังคิตาระยะที่ยังอ่อนอยู่, วิปากสมังคิตา เบื้องหลัง ชื่อว่า เป็นสมังคิตาระยะ ที่แก่กล้ำ.

**กิญจิ วิปจุจนุติ ?** ถามว่า ย่อมสุกงอม คืออย่างไร ?

ยถา โลเก อมุพผลาทีน ตรูณภาว อติกุกมุม ปริณตภาวปตุติ วิปจุจนุติ วุจุจติ เอวเมว อิธปิ วิปจุจน เวทิตพุพนุติ. (ปรมตุลทีปนีสงุคหมหาฎีกา)

ตอบว่า เหมือนอย่างว่า ล่วงเลยแล้ว ซึ่งภาวะที่อ่อน ของผลมะม่วงเป็นต้น ในโลก เข้าถึงภาวะที่แก่กล้า ถูกเรียกว่า ย่อมสุกงอม ฉันใด, ภาวะที่สุกงอม แม้ในวิบากนี้ อย่างนี้ ก็พึงทราบเหมือนอย่างที่อุปมาฉันนั้น. ก็เพราะกระทำอธิบายอย่างนี้ จึงได้เฉพาะโลกียวิบาก เพราะโลกุตตรวิบาก หามีภาวะที่สุกงอมเช่นนั้นไม่ และในพระบาลีธัมมสังคณี ในบทว่า "วิปาก"ก็ไม่ ถือเอากฎัตตารูป แม้ที่เกิดจากกุศลกรรมและอกุศลกรรมเป็นสมุฎฐาน.

อธิบายว่า กฎัตตารูปเหล่านั้น ชื่อว่า เกิดจากกรรมแผนกหนึ่งโดยเฉพาะ เพราะกฎัตตารูปเหล่านั้น สำเร็จความเกิดสืบต่อ จากกรรมแผนกหนึ่ง แต่ไม่เรียกว่า วิบาก. เพราะความเกิดสืบต่อแห่งนามธรรมเป็นอย่างหนึ่ง ความเกิดสืบต่อแห่งรูปธรรม เป็นอีกอย่างหนึ่ง. พึงทราบว่า คำว่า วิปาก - ภาวะที่สุกงอม คังอธิบายอย่างนี้ เป็นอันวัตถนาม คือ ศัพท์ที่มีอรรถตรงกับสภาพที่จริงนั้น.

แต่ ในคัมภีร์อัฎฐสาลินี ตอนนิกเขปกัณฑ์ ติกนิกเขปกถา ท่านแสดง คำว่า วิปาก หมายเอา วิปากจิต ๑๖ เจตสิกที่ประกอบ ๑๘ ทั้งหมด อย่างนี้ว่า

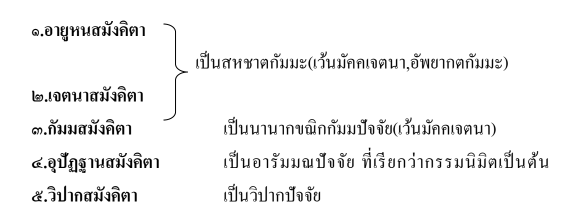
กิญจาปี อรูปชมุมา วิย รูปชมุมาปี กมุมสมุฏฐานา อตุถิ, อนารมุมณตุตา ปน เต กมุมสริกุขกา น โหนุตีติ สารมุมณา อรูปชมุมาว กมุมสริกุขกตุตา "วิปากา"ติ วูตุตา, พืชสริกุขกํ ผลํ วิย. สาลิพีชสุมิญหิ วปีเต องุกุรปตุตาที่สุ นิกุขนุเตสุปี "สาลิผลนุ"ติ น วุจุจติ. ยทา ปน สาลิสีสํ ปกฺกํ โหติ ปริณตํ, ตทา พืชสริกุขโก สาลี เอว "สาลิผลนฺ"ติ วุจุจติ. องุกุรปตุตาทีนิ ปน พืชชาตานิ พืชโต นิพุพตุตานีติ วุจุจนุติ. เอวเมว รูปมุปี "กมุมชนุ"ติ วา "อุปาทินุนนุ" ติ วา วตุตุํ วฏฏติ.

แม้รูปธรรมทั้งหลาย ที่มีกรรมเป็นสมุฎฐาน มีอยู่ เหมือนอย่าง อรูปธรรมทั้งหลาย แม้ก็จริง, โดยที่แท้ รูปธรรมทั้งหลายเหล่านั้น ก็ย่อมไม่เป็นเหมือนกับกรรม เพราะความ ที่รูปธรรมเหล่านั้นไม่มีอารมณ์ เพราะเหตุนั้น อรูปธรรมทั้งหลายเท่านั้น ที่มีอารมณ์ ตรัสเรียกว่า "วิบาก" เพราะเป็นเหมือนกับกรรม,เหมือนอย่างผลเหมือนกันกับเมล็ดพันธุ์.

อธิบายว่า ครั้นเมื่อเขาหว่านเมล็ดข้าวสาลีแล้ว แม้ในหนอและใบเป็นต้น ออกแล้ว เขาไม่เรียกว่า "ผลของข้าวสาลี". แต่ ในกาลใด รวงแห่งข้าวสาลี เป็นอันสุกแล้ว น้อมลงแล้ว, ในกาลนั้น ข้าวสาลีเป็นเหมือนกับพีชะนั่นแหละ เขาเรียกว่า "ผลแห่งข้าว สาลี" . ส่วน หนอและใบเป็นต้น ที่บังเกิดจากเมล็ดพันธุ์ เขาเรียกว่า เป็นสิ่งที่เกิด จากเมล็ดพันธุ์ ฉันใด. แม้รูปกี่ฉันนั้นเหมือนกันนั่นแหละ ย่อมสมควร เพื่อจะเรียกว่า เกิดแต่กรรม(กัมมชรูป) หรือเรียกว่า รูป ที่กรรมอันตัณหาและทิฏฐิเข้าถึงได้ โดยการกระทำกรรมให้เป็นอารมณ์ เป็นรูปถูกกรรมยึดโดยความเป็นผล (อุปาทินนรูป).

ด้วยประการดังกล่าวมานี้ จึงเห็นได้ว่า กำว่า ว**ิปาก** – ความสุกงอม เป็นรุฬหีนาม คือศัพท์ที่มีอรรถไม่ตรงกับสภาพที่จริงนั้น , ด้วยว่า วิปาก มีความหมายว่า ความสุกงอม มา ตามลำดับแห่งสมังคิตาเหล่านั้น, แต่ในอัฏฐสาลินี นี้ ท่านหมายเอา ธรรมที่เกิด จาก กรรม มีความสามารถรับอารมณ์ ได้เหมือนกับกรรมด้วย จึงเรียกว่า วิปาก อันเป็น มุขยผลของกรรม, ส่วนธรรมที่เกิดจากกรรม แต่รับอารมณ์ ไม่ได้ อันไม่เหมือนกับกรรม ไม่เรียกว่า วิปาก เรียกเพียงว่า กัมมชรูป(รูปที่เกิดแต่กรรม) เป็นสามัญญผล,นิสสันทผล.

#### พึงทราบ สมังคิตา ๕ โดยปัจจัย ๒๔



เป็นปัจจัยในขณะทั้ง ๓ ตามสมควร

#### แบ่งออกเป็น ๓ ตอน คือ

๑. วิปากจิต ๓๖ เจ. ๓๘ ในขณะทั้ง ๓ **←→** เจ. ๓๘ วิ.จิต ๓๖ ที่เกิดพร้อมกัน



๒. ปัญจโวการวิปากจิต ๒๒ เจ. ๓๘ ในปวัตติกาลและอุปปาทักขณจิต (เว้นทวิ. ๑๐ อรูปวิบาก ๔ ปฏิสนธิจิต ๑๕ และจุติจิตของพระอรหันต์) → วิปากจิตตช รูป ๑๓ (เว้นวิญญัตติรูป ๒)



๓. ปัญจโวการปฏิสนธิจิต ๑๕ เจ. ๓๕ ในอุปปาทักขณจิต → ปฏิ.กัม. ๒o



๑๔.สัมปยุตตปัจจัย ปัจจยุปบัน ปวัตติปฏิสนธิจิต ๘๕- ๑๒๑ เจตสิก ๕๒ ที่

 เอกวตฺถูกเอการมฺมณเอกุปฺปาเทกนิโรธสงฺขาเตน สมฺปยุตฺตภาเวน อุปการกา อรูปธมฺมา สมฺปยุตฺตปจฺจโย. ยถาห :- "จตฺตาโร ขนฺธา อรูปิโน อญฺญมญฺญํ สมฺปยุตฺตปจฺจเยน ปจฺจโย". (ปจฺจยุทฺเทสวณฺณนา หน้า ๔๐๓)

อรูปธรรมทั้งหลาย ที่อุปการะ โดยภาวะที่ประกอบกันโดยประการต่างๆด้วยดี กล่าวคือ มีวัตถุเดียวกัน มีอารมณ์เดียวกัน เกิดพร้อมกัน และดับพร้อมกัน (ประคุจ ว่าโดยการเข้าถึงความเป็นธรรมอันเดียวกัน – เอกีภาวูปคเมน) ชื่อว่า สัมปยุตตปัจจัย. ดังที่พระผู้มีพระภาคตรัสไว้ในปัฏฐานนิทเทสว่า "อรูปขันธ์ ๔ เป็นปัจจัย แก่กันและกัน ด้วยสัมปยุตตปัจจัย"ดังนี้.

ปรมตุถโต ภินุนาปี เอกีภาวคตา วิย เอกุปุปาทาทิภาวสงุขาตสมุปโยคลกุขเณน อุปการกา นามชมุมาว สมุปยุตุตปจุจโย. (วิภาวินีฏีกา ป. ๘ ข้อ ๑๔ หน้า ๓๑๔ )

นามธรรมทั้งหลายเท่านั้น ที่แม้แตกต่างกัน โดยปรมัตถ์ เป็นผู้อุปการะ โดยลักษณะที่ประกอบกันประการต่างๆด้วยดี กล่าวคือ มีความเกิดขึ้นพร้อมกันเป็นต้น ประดุจว่า ถึงความเป็นธรรมอันเดียวกัน ชื่อว่า **สัมปยุตตปัจจัย.** 

สม่(สำ ปกาเรหิ(ป) ยุตฺตตาย เอกีภาวูปคเมน วิย อุปการกตา สมฺปยุตฺตปจฺจยตา. (มูลฎีกา หน้า ๑๕๕)

ความเป็นธรรมอุปการะ ประคุจว่า โดยการเข้าถึงความเป็นธรรมอันเดียวกัน เพราะความเป็นธรรมประกอบกัน (คือเจือปนกัน, สํสฎฺฐตาย) โดยประการทั้งหลาย (คือ เอกวตฺถุกตาทิปฺปกาเรหิ) โดยสม่ำเสมอ (คือไม่ใช่ปราศจากความสม่ำเสมอ).

#### มหาฏีกา

สม่ อวิสม์ สมุมา สห วา(ส์) ปกาเรหิ(ป) ยุตุตตาย เอกีภาวูปคเมน วิย อุปการกตา สมุปยุตุตปจุจยตา. กา ปน สา ปกาเรหิ ยุตุตตาติ อาห "เอกวตุถูกเอการมุมณเอกุปุปาเทกนิโรธสงุขาเตนา"ติ. ตตุถ เย เอกวตุถูกา, เต สมุปยุตตาติ เอตุตเก วุจจมาเน อวินิพฺโภครูเปสุ เอก มหาภูต เสสมหาภูตุปาทารูปาน นิสุสยปจุจโย โหติ, เตน ตานิ เอกวตุถูกานิ, จกุขาทินิสุสยภูตานิ วา ภูตานิ เอก วตุถุ เอเตสุ นิสุสิตนุติ เอกวตุถูกานีติ กปุเปนุตสุส เตส สมุปยุตุตตาปตุติ สิยาติ ตนุนิวารณตุถ์ เอการมุมณคุคหณํ. ๆเปๆ อารุปเป ปน วตุถูเยว นตุถีติ กุโต เอกวตุถูกคุคหณสุส อวสโร.

(มหาฏีกา ข้อ ๖๑๒)

ความเป็นธรรมอุปการะ ประคุจว่า โดยการเข้าถึงความเป็นธรรมอันเดียวกัน เพราะความเป็นธรรมประกอบกัน(คือเจือปนกัน, สํสฎฺฐตาย) โดยประการทั้งหลาย (คือ เอกวตฺถุกตาทิปฺปกาเรหิ) โดยสม่ำเสมอ คือไม่ใช่ปราศจากความสม่ำเสมอ, โดยชอบ หรือ โดยพร้อมกัน ชื่อว่า ความเป็นสัมปยุตตปัจจัย.

ก็ ความเป็นธรรมประกอบกัน โดยประการทั้งหลายนั้น เป็นอย่างไร เพราะเหตุนั้น ท่านอาจารย์จึงกล่าวแล้วว่า "กล่าวคือ มีวัตถูเดียวกัน มีอารมณ์เดียวกัน เกิดพร้อมกัน และ ดับพร้อมกัน" ดังนี้

ในคำเหล่านั้น เมื่อกล่าวอยู่ เพียงเท่านี้ว่า "ธรรมทั้งหลายเหล่าใด มีวัตถุเคียวกัน, ธรรมทั้งหลายเหล่านั้น เป็นสัมปยุตต์" ดังนี้ ในบรรคาอวินิพโภครูปทั้งหลาย มหาภูตรูปหนึ่ง ย่อมเป็นนิสสยปัจจัย แก่มหาภูตรูปที่เหลือและอุปาทารูปทั้งหลาย, เพราะเหตุนั้น มหาภูตรูปที่เหลือและอุปาทารูปทั้งหลายเหล่านั้น ก็มีวัตถุเคียวกัน (ความว่า มหาภูตหนึ่งอันเป็นวัตถุที่ตั้งอาศัยของรูปที่เกิดในกลาปเดียวกัน),

อีกอย่างหนึ่ง ภูตรูปทั้งหลาย ที่เป็นนิสสยะแก่จักขุวัตถุเป็นต้น อันเป็นวัตถุหนึ่ง ที่เป็นผู้อาศัย ในภูตรูปทั้งหลายเหล่านี้ เพราะเหตุนั้น เมื่อกำหนดว่า มีวัตถุเดียวกัน การถึงความเป็นสัมปยุตต์ ก็พึงมี แก่ภูตรูปทั้งหลายเหล่านั้น เพราะเหตุนั้น การถือเอา ศัพท์ว่า เอการมุมณ เพื่อห้ามการกำหนดอย่างนั้น.

แม้เป็นอย่างนี้ว่า "ธรรมทั้งหลายเหล่าใด เป็นเอกวัตถุกะ และเอการัมมณะ, ธรรมทั้งหลายเหล่านั้น เป็นสัมปยุต์" คังนี้ ความเป็นสัมปยุตต์ ก็พึงสำเร็จ แก่ธรรมทั้งหลายมีสัมปฏิจฉนะและสันตีรณะเป็นต้น ที่ใกล้กับจุติ เพราะเหตุนั้น จึงถือเอาศัพท์ว่า เอกุปปาทะ.

ในการพิจารณาว่า "ธรรมทั้งหลายเหล่าใด เป็นเอกวัตถุเอการัมมเณกุปปาทา, ธรรม ทั้งหลายเหล่านั้น เป็นสัมปยุตต์ เพราะเหตุนั้น ก็ แม้ธรรมทั้งหลายที่มีนานานิโรธะ ย่อม เป็นธรรมมีลักษณะ ๑ อย่าง อย่างนี้ หรือ ? หรือว่า ธรรมทั้งหลายที่มีเอกนิโรธะเท่านั้นเล่า ท่านอาจารย์จึงกล่าวว่า "เอกนิโรธา" ดังนี้ เพื่อแสดงว่า ธรรมทั้งหลาย ที่มี เอกนิโรธะเท่านั้น ย่อมเป็นธรรมมีลักษณะ ๑ อย่างนี้.

อีกอย่างหนึ่ง ว่าโดยปฏิโลม เมื่อกล่าวว่า "ธรรมทั้งหลายที่มีเอกนิโรธะ เป็นสัมปยุตต์" ดังนี้ ความเป็นสัมปยุตต์ ก็พึงสำเร็จ แก่รูปธรรมและอรูปธรรมทั้งหลาย ที่กำลังดับ ในขณะเดียวกัน เพราะเหตุนั้น ท่านอาจารย์จึงกล่าวว่า"เอกุปปาทา".

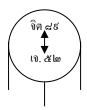
แม้เป็นอย่างนี้(คือมีลักษณะ๒) ความเป็นเอกุปปาเทกนิโรธะ ของอวินิพโภครูป ทั้งหลาย ก็มีอยู่ เพราะเหตุนั้น ความเป็นสัมปยุตต์ ก็พึงสำเร็จ แม้แก่อวินิพโภครูปทั้งหลาย เหล่านั้น เพราะเหตุนั้น เพื่อห้ามอวินิพโภครูปเหล่านั้น จึงถือเอาศัพท์ว่า เอการัมมณะ.

ธรรมทั้งหลายเหล่าใด เป็นธรรมมีอารมณ์เดียวกัน เป็นธรรมที่เกิดพร้อมกันและ ดับพร้อมกัน, ธรรมทั้งหลายเหล่านั้น ชื่อว่า เป็นสัมปยุตต์ เพราะเหตุนั้น จึงถือเอาศัพท์ว่า เอกวัตถุกะ เพื่อแสดงว่า ก็นัยนี้ ย่อมได้ ในธรรมทั้งหลายที่มีเอกวัตถุกะเท่านั้น, ไม่ได้ในธรรมทั้งหลายที่มีนานาวัตถุ.

อนึ่ง การถือเอาศัพท์ว่า เอกวัตถุกะ นั่น โดยเพ็งเล็งถึงปัญจโวการภพว่า "ธรรมทั้งหลายเหล่าใด เป็นธรรมมีเอกวัตถุเกการัมมเณกุปปาเทกนิโรธา, ธรรมทั้งหลาย เหล่านั้น เป็นสัมปยุตต์". ส่วน ในภพที่ไม่มีรูป วัตถุนั่นแหละ ไม่มี เพราะเหตุนั้น โอกาส ของการถือเอาศัพท์ว่า เอกวัตถุกะ จะมีมาแต่ไหน.

#### อุทาหรณ์

๑.จิต ๘ธ เจ.๕๒ ในขณะทั้ง ๓ ◆→ เจตสิก ๕๒ จิต ๘ธ ที่สัมปยุตต์กัน



#### ๑๕.สหชาตวิปปยุตตปัจจัย

ปัจจัย จิต ๗๕ - ๑๐๗ เจตสิก ๕๒ (เว้นทวิ ๑๐ อรูปวิบาก ๔ จุติจิตของ พระ อรหันต์) ปัญจโวการปฏิสนธินามขันธ์ ๔ กับปฏิสนธิหทยวัตถุ ปัจจยุปบัน จิตตชรูป ๑๗ ปฏิสนธิกัมมชรูป ๑๕ (เว้นหทยวัตถุ) ปัญจโวการปฏิสนธินามขันธ์ ๔ กับปฏิสนธิหทยวัตถุ

• เอกวตุถุกาทิภาวานุปคเมน อุปการกา รูปิโน ธมุมา อรูปิน ธมุมาน, อรูปิโนปิ รูปิน วิปุปยุตุตปจุจโย.

รูปธรรมทั้งหลาย เป็นวิปปยุตตปัจจัย ที่อุปการะ แก่อรูปธรรมทั้งหลาย ด้วยอำนาจสหชาตะและปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย , แม้อรูปธรรมทั้งหลาย ก็เป็นวิปปยุตตปัจจัย ที่อุปการะ แก่รูปธรรมทั้งหลาย ด้วยอำนาจสหชาตะและ ปัจฉาชาตวิปปยุตตปัจจัย โดยการ ไม่เข้าถึงความเป็นธรรมมีวัตถุเดียวกันเป็นต้น. (คือเป็นการอุปการะ โดยการเข้าถึงความแยกจากกัน เพราะเป็นความ ไม่เจือปนกัน)

วิปปยุตต์ ๒ อย่าง วิสัสภูฐวิปฺปยุตฺต ได้แก่ วิปปยุตตปัจจัย อภาววิปฺปยุตฺต มี ทิฏฐิกตวิปปยุตต์เป็นต้น.

#### ๑.วิสังสัฏฐวิปปยุตต(วิปปยุตต์คือความไม่เจือปนกัน)

อญญมญญู สมุพนุธตาย ยุตฺตานมุปี สมานาน ว**ิปฺปยุตฺตภา**เวน วิสัส**ภุฐตาย** นานฅฺตูปคเมน อุปการกตา ว**ิปฺปยุตฺตปจฺจยตา.** (มหาฏีกา)

ความเป็นธรรมที่อุปการะ โดยการเข้าถึงความแตกต่างกัน(รูปกับนาม) โดยภาวะที่ วิปปยุตต์ เพราะเป็นความไม่เจือปนกัน แห่งรูปและอรูปธรรมทั้งหลายแม้ประกอบ เสมอกัน โดยภาวะที่สัมพันธ์ ซึ่งกันและกัน ชื่อว่า ความเป็นวิปปยุตตปัจจัย.

## ๒.อภาววิปปยุตต์(วิปปยุตต์คือความไม่มี)

ตถา ญาณวิปุปยุตฺตํ. (วิ.ม.๔๕๒)

กุศลวิญญาณที่เป็น**ญาณวิปปยุตต**์ ก็โดยประการอย่างญาณสัมปยุตต์นั้น คือ สหรคตกับโสมนัส เป็นอสังขารและสสังขาร

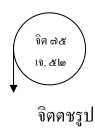
## มหาฏีกา

ญาเณน วิปฺปยุตฺตํ วิรหิตนฺติ **ญาณวิปฺปยุตฺตํ. วิปฺปโยโค**ติ เจตฺถ ญาณสฺส **อภาโว** อปฺปวตฺติเยวาติ ทฎฐพฺพํ. (มหาฎีกา ข้อ ๔๕๒)

ชื่อว่า **ญาณวิปปยุตต์** เพราะอรรถว่า ไม่ประกอบ คือเว้นจากญาณ. และ พึงทราบว่า ชื่อว่า ไม่ประกอบ ในญาณวิปปยุตต์นี้ ได้แก่ ความไม่มี คือ ความไม่เป็นไป แห่งญาณนั่นเทียว.

#### แบ่งออกเป็น ๔ ตอน คือ

๑. จิต ๗๕ เจ. ๕๒ (เว้นทวิ.๑๐ อรูปวิบาก ๔ ปฏิสนธิจิต ๑៩ และจุติจิตของ พระอรหันต์) ในอุปปาทักขณจิต ในปัญจโวการภูมิ → จิตตชรูป ๑๗



๒. ปัญจโวการปฏิสนธิจิต ๑๕ เจ. ๓๕ ในอุปปาทักขณจิต

→ ปฏิสนธิกัมมชรูป ๑៩ (เว้นหทยวัตถุ) ในอุปปาทักขณรูป



ปฏิสนธิกัมมชรูป ๑๕ (เว้นหทยะ โดยยกไปแสดงในข้อ ๑)

๓. ปัญจ โวการปฏิสนธิจิต ๑๕ เจ. ๓๕ ในอุปปาทักขณจิต <del>< → ป</del>ฏิ.หทยะ



๔. ปฏิสนธิหทยวัตถุ ในอุปปาทักขณรูป → ปัญจโวการปฏิสนธิจิต ๑๕ เจ. ๓๕ ในอุปปาทักขณจิต



#### ๒. อารัมมณชาติ ๘ ปัจจัย

#### ๑๖.อารัมมณปัจจัย

ปัจจัย อารมณ์ ๖ คือจิต ๘៩ - ๑๒๑ เจตสิก ๕๒ รูป ๒๘ นิพพาน บัญญัติ ปัจจยุปบัน จิต ๘៩ - ๑๒๑ เจตสิก ๕๒

• อารมุมณภาเวน อุปการโก ธมุโม อารมุมณปจุจโย.

ธรรม ที่อุปการะ โดยภาวะที่ถูกยึดหน่วงของจิตและเจตสิก ชื่อว่า อารัมมณปัจจัย. (เหมือนอย่าง คนผู้อ่อนแอ จำต้องยึดหน่วงไม้เท้าหรือเชือก จึงลุกขึ้นและยืนได้).

## คาถาแสดงจิตที่รับอารมณ์

ปญฺจวีส ปริตฺตมฺหิ ฉ จิตฺตานิ มหคฺคเต

เอกวีสติ โวหาเร อฏุฐ นิพุพานโคจเร.

วีสานุตุตรมุตุตมุหิ อคุคมคุคผลุชุฒิเต

ปญจ สพุพตุล ฉจุเจติ สตุตชา ตตุล สงุคโห.

(อภิ.ส์.ป.๓ ข้อ ๖๓ หน้า ๑๕)

ในอาลัมพนสังคหะนั้น การสงเคราะห์ มีโดย 🛪 ประการ คือ

๑.จิต ๒๕ คือ ทวิ.๑๐ มโนชาตุ ๓ สันตี. ๓ มหาวิ. ๘ หสิ. ๑ เกิดขึ้น ในอารมณ์ ๖ ตามสมควร ที่เป็นปริตตะ เท่านั้น

จิต ๖ คือ วิญญา. ๓ เนว. ๓ เกิดขึ้นในธรรมารมณ์ ที่เป็นมหักกตะ เท่านั้น

จิต ๒๑ คือ รูปา. ๑๕ (เว้นอภิญ. ๒) อากา. ๓ อากิญ. ๓ เกิดขึ้นในธรรมารมณ์ ที่เป็นบัญญัติ เท่านั้น

จิต ๘ หรือ ๔๐ คือโลกุตตรจิต ๘ – ๔๐ เกิดขึ้นในธรรมารมณ์ที่เป็นนิพพาน เท่านั้น ๒. จิต ๒๐ คือ อกุ. ๑๒ มหากุ.วิป. ๔ มหากิ.วิป. ๔ เกิดขึ้นในอารมณ์ทั้ง ๖ ที่เป็น กามะ มหักคตะ และบัญญัติ (เว้นโลกุตตรธรรม ๕)

จิต ๕ คือ มหากุ.สัม. ๔ กุ.อภิญ. ๑ เกิดขึ้นในอารมณ์ ๖ ตามสมควร ที่เป็นกามะ มหักกตะ โลกุตตระ และบัญญัติ (เว้นอรหัตตมรรก อรหัตตผล)

จิต ๖ คือ มหากิ.สัม. ๔ กิ.อภิญ. ๑ มโนทวาราวัชชนะ ๑ เกิดขึ้นในอารมณ์ ๖ ตามสมควร ที่เป็น กามะ มหัคคตุ โลกุตตระ และบัญญัติ โดยไม่มีเหลือ.

มหาคช นาเมต์ จิตุต์. อิมสุส อนารมุมณ์ นาม นตุถิ. "อสพุพญุตญาณํ สพุพญุญตญาณคติกํ นาม กตมนุ"ติ ? วุตุเต "อิทนุ"ติ วุตุตพุพํ.

(อฏฐสาลินี ข้อ ๕๗๔ หน้า ๓๕๓)

มโนทวาราวัชชนจิตนี้ ชื่อว่า มหาคชจิต(จิตที่เหมือนช้างใหญ่).ชื่อว่า ธรรมที่ไม่ เป็นอารมณ์ของจิตนี้ไม่มี.ในเมื่อถามว่า จิตอะไร ชื่อว่า มีคติเหมือนเป็นสัพพัญญุตญาณ? ควรตอบว่า "จิตนี้"คังนี้.

ปุถุชฺชโน นชานาติ โสตาปนุนสุส มานส์ โสตาปนุโน นชานาติ สกทาคามิสุส มานส์. สกทาคามิ นชานาติ อนาคามิสุส มานส์ อนาคามิ นชานาติ อรหนุตสุส มานส์. เหภูฐิโม เหภูฐิโม เนว ชานาติ อุปรูปริ อุปรูปริ ชานาติ เหภูฐิมสุส จ มานส์.

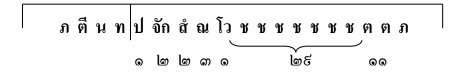
(อภิชมมาวตาร ป.๖ อารมมณวิภาคนิทเทส ข้อ ๓๓๖ - ๓๓๘)

ปุถุชน ย่อมไม่รู้โลกุตตรจิตของโสคาบัน โสคาบัน ย่อมไม่รู้จิตของสกทาคามี สกทาคามี ย่อมไม่รู้จิตของอนาคามี อนาคามีย่อมไม่รู้จิตของอรหันต์ บุคคคชั้นต่ำๆย่อมไม่รู้โลกุตตรจิตของบุคคลชั้นสูงๆแน่นอน บุคคลชั้นสูงๆ ย่อมรู้โลกุตตรจิต ของบุคคลชั้นต่ำๆ.

#### อุทาหรณ์

#### ๑.จักขุทวารวิถี

ปัจจุบันรูปารมณ์ ทั้ง ๑ ชนิค มือติอิฏฐะ เป็นต้น



🗣 ปัจจุบันรูปารมณ์ 🏻 —— 🗲 อาวัชชนะเป็นอาทิ อันมี ตทา. เป็นปริโยสาน

#### ๒.ฮัปปนาวิถี



- ติลักขณะ ---- อาวัชชนะ และปริ. อุ. นุ.
- นิพพาน ------ โค. มัคคจิต และผล

### രെ.อารัมมณาธิปติปัจจัย ം ...อารัมมณูปนิสสยปัจจัย

- เชฏฐกฏเฐน อุปการโก ธมฺโม อธิปติปจุจโย. (เหมือน สห.ธิ.)
- พลวการณภาเวน อุปการโก ธมฺโม อุปนิสุสยปจุจโย. (โดยนิสสยาการ)
  ธรรมที่อุปการะ โดยภาวะที่เป็นเหตุมีกำลัง(ล้วน ๆ เกวล์) ชื่อว่า อุปนิสสยปัจจัย.

เสช ติปาก ติกุริย์ จตุรูปญจ เสชิโน
 ติปุญญู กามปุญญสุส เสชสุสาธิปตี ภเว
 อุตฺตร์ ธียุตฺตฏฺฐนฺนํ นิพฺพานํ อุตฺตรสฺส ตุ.

(ปัฏฐานสารวิภาวนี)

โลภมูลจิต ๘ กามวิบากจิต ๒๒ (เว้นทุกขสหคตกายวิญญาณ) มหัคคตวิบากจิต ธ กริยาจิต ๒๐ เจ. ๔๔ ที่ประกอบ, สภาวะ,ปริกัปป อิฏฐจตุชนิปผันนรูป ๑๘ มีสภาวะ ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง **เป็นปัจจัยแก่** โลภมูลจิต ๘ เจ. ๒๒ เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่น อย่างยิ่ง.

กามกุศลจิต ๘ มหักคตกุศลจิต ธ เจ. ๓๘ มีสภาวะที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็นปัจจัยแก่ โลภมูลจิต ๘ มหากุศลจิต ๘ เจ. ๔๒ เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

โลกุตตรจิต ๘ – ๔๐ เจ. ๓๖ เฉพาะของตน ๆ **เป็นปัจจัยแก่** มหากุศล มหากริยา ญาณสัมปยุตตจิต ๘ เจ. ๑๑ (เว้นวิรตี ๑ อัปปมัญญา ๒)

นิพพาน เป็นปัจจัยแก่ มหากุศล มหากริยาญาณสัมปยุตตจิต ๘ โลกุตตร จิต ๘ – ๔๐ เจ. ๓๖ (เว้นอัปปมัญญา ๒) กสิณปญฺญฅฺติยา อารมฺมญูปนิสุสยตาภาวโต เอกจุจาย ปญฺญฅฺติยา สทฺธี สพฺโพ ธมฺโม อารมฺมญูปนิสุสโยติ อยเมฅฺล สงฺเขโป. (มหาฎีกา)

ในอุปนิสสยปัจจัยนี้ มีสังเขปนี้ว่า ธรรมทั้งปวง พร้อมกับค้วยบัญญัติบางอย่าง เป็นอารัมมณูปนิสสยะ เพราะภาวะคือความที่กสิณบัญญัติเป็นอารัมมณูปนิสสยะ

ตตุล ย์ อารมุมณ์ ครุ้ กตุวา จิตุตเจตสิกา อุปุปชุชติ, ตํ นิยมโต เตสุ อารมุมเณสุ พลวารมุมณํ โหติ. อิติ ครุกาตพุพมตุตฎเฐน อารมุมณาธิปติ, พลวการณฎเฐน อารมุมณูปนิสุสโยติ เอวเมเตสํ นานตุตํ เวทิตพุพํ.

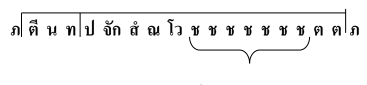
(ปฏุฐาน อฏุฐกถา หน้า ๓๕๕)

ในบรรคาอารมณ์ทั้งหลายเหล่านั้น จิตเจตสิกทั้งหลาย กระทำซึ่งอารมณ์ใด ให้หนักแน่น กำลังเกิดขึ้น, อารมณ์นั้นย่อมเป็นอารมณ์ที่มีกำลัง ในบรรคาอารมณ์ทั้งหลาย เหล่านั้น โดยนิยม. ด้วยประการนี้ พึงทราบ ความแตกต่างกัน แห่งปัจจัยทั้ง ๒ เหล่านี้ อย่าง นี้ว่า อารัมมณาธิปติ ย่อมมี ด้วยอรรถว่าเป็นเพียงอารมณ์ ที่พึงถูกทำให้หนักแน่น, อารัมมณูปนิสสยะ ย่อมมี ด้วยอรรถว่าเป็นเหตุที่มีกำลัง.

#### อุทาหรณ์

#### ๑. จักขุทวารวิถี

ปัจจุบันจตุชรูปารมณ์ สภาวอิฏฐะทั้ง 🖢 มีสภาวะที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง



െ ഒ െ ത െ പ്രാവിപ്പാ വെ വെ

- ปัจจุบันจฅุชรูปารมณ์ สภาวอิฏฐะทั้ง ๒ มีสภาวะที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง
   โถภมูลจิต ๘ เจ. ๒๒ ที่เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่น
- ปัจจุบันจตุชรูปารมณ์ สภาวอิฏฐะทั้ง ๒ มีสภาวะที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็นอารัมมณปัจจัย แก่อาวัชชนะ ถึงตทารัมมณะ (เว้นโลภชวนะ)

#### ๒. ปัจจเวกขณญาณ ของพระโสดาบันบุคคล



๑ มหากุ.๘ เจ. ๓๓

- โสคาปัตติมักกจิต ผลจิต เจ. ๑๖ นิพพพาน **เป็นอารัมมณาธิปติปัจจัย** และอารัมมณปัจจัย แก่มหากุศลญาณสัม. ๔ เจ. ๑๑ (เว้นวิรตี ๑ อัป. ๒)
- โสคาปัตติมัคคจิต ผลจิต เจ. ๑๖ นิพพพาน กิเลสที่ละ กิเลสที่เหลือ เป็นอารัมมณปัจจัย แก่มโนทวาราวัชชนจิต เจ.๑๑
- กิเลสที่ละ กิเลสที่เหลือ เป็นอารัมมณปัจจัย แก่มหากุศลจิต ๘ เจ. ๑๑(เว้นวิรตี ๑ อัป. ๒)

## ๑๕.วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย ๒๐.วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย

**ปัจจัย** ฐีติปัตตะมรณาสันนหทยวัตถุ ที่เกิดพร้อมกันกับอุปปาทักขณะของจิต ขณะที่ ๑๓ ที่นับถอยหลังตั้งแต่จุติจิตขึ้นไป

ปัจจยุปบัน มรณาสันนจิต ๔๓ ควง คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒ ๔ ตทารัมมณจิต ๑๑ อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒ (โบราณาจารย์)

• อธิภูฐานากาเรน นิสุสยากาเรน จ อุปการโก ธมฺโม นิสุสยปจุจโย. (เหมือน สห. นิส.) ธรรมที่อุปการะ โดยอาการเป็นที่ตั้งมั่น(ได้แก่อาธารากาเรน – โดยอาการเป็น ที่รองรับ) และ โดยอาการเป็นที่อาศัย ชื่อว่า นิสสยปัจจัย.

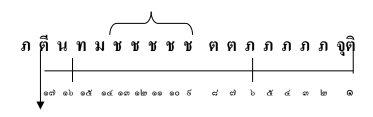
เหมือนอย่างแผ่นดินเป็นต้น เป็นที่ตั้งมั่นของต้นไม้เป็นต้น(อธิภูฐานาการ) และแผ่นผ้าเป็นต้น เป็นที่อาศัย(นิสุสยาการ) ของจิตรกรรม เป็นต้น ฉะนั้น.

\*\*\* ในนิสสยปัจจัยเช่นนี้ หมายเอาทั้ง **อธิฏฐานาการะ** ในขณะเป็นวัตถุ และ หมาย เอา **นิสสยาการะ** ในขณะเป็นอารัมมณะ.

เอกวตุถุกาทิภาวานุปคเมน อุปการกา รูปิโน ธมฺมา อรูปินํ ธมฺมานํ, อรูปิโนปิ รูปินํ
 วิปฺปยุตฺตปจฺจโย. (เหมือน สห. วิป.)

## อุทาหรณ์ ในมรณาสันนกาล เท่านั้น

ด กามช. ๒๕ เจ. ๔๔ ๑๑



มรณาสันนหทยวัตถุ ที่เกิดพร้อมกันกับอุปปาทักขณจิตที่ ๑๗ อติอิฏฐะเป็นต้น

• ฐีติปัตตมรณาสันหทยวัตถุ — • อาวัชชนะ ๑ ชวนะ ๕ ตทา. ๒ ขณจิต

# ๒๑.อารัมมณปุเรชาตปัจจัย ๒๒.อารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจัย ๒๓.อารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย

บ้ัจจัย รูปอารมณ์ ๖ คือ ฐีติบัตตบัจจุบันนิปผันนรูป ๑๘
บัจจยุปบัน กามจิต ๕๔ อภิญญาจิต ๒ เจตสิก ๕๐ (เว้นอัปปมัญญา) แน่นอนและ
ไม่แน่นอน

- ปฐมตร์ อุปฺปหฺชิตฺวา วตฺตมานภาเวน อุปการโก ธมฺโม ปุเรชาตปจฺจโย.
   ธรรมที่อุปการะ โดยภาวะที่เกิดก่อนกว่าปัจขุปบันนธรรม ยังเป็นไปอยู่ ชื่อว่า ปุเรชาตปัจจัย.(ทั้งอา.ปุ. และวัตถุ.ปุ.)
- ปจุจุปฺปนฺนลกฺขเณน อตฺถิภาเวน ตาทิสสฺเสว ธมฺมสฺส อุปตฺถมฺภกตฺเตน อุป การโก ธมฺโม อตฺถิปจุจโย. (เหมือน สห.อัตถิ)
- อตุถิปจุจยธมุมาเอว อวิคตภาเวน อุปการกตุตา อวิคตปจุจโย. (เหมือน สห.อวิคต)

#### อุทาหรณ์

#### ๑. ปัญจทวารวิถี

ปัจจุบันปัญจารมณ์ ทั้ง ๑ ชนิค มือติอิฏฐะ เป็นต้น

• ปัจจุบันปัญจารมณ์ ทั้ง ๓ ชนิด ----- อาวัชชนะเป็นอาทิ มี ตทารัมมณะ เป็นปริโยสาน

## ๒. กามชวนมโนทวารวิถี ที่มือตีตภวังค์ เท่านั้น เพราะรับปัจจุบันนารมณ์

ปัจจุบันนิปผันนรูป ๑๘ ทั้ง ๓ ชนิค มือติอิฏุฐะ เป็นต้น

ปัจจุบันนิปผันนรูป ๑๘ ทั้ง ๓ ชนิค
 อาวัชชนะ ชวนะ ตทารัมมณะ

#### **๓.อนันตรชาติ** ๗ ปัจจัย

๒๔.อนันตรปัจจัย ๒๕.สมนันตรปัจจัย ๒๖.อนันตรูปนิสสยปัจจัย ๒๓.นัตถิปัจจัย ๒๘.วิคตปัจจัย

ปัจจัย จิต ๘ ธ - ๑ ๒๑ เจตสิก ๕ ๒ ที่เกิดก่อน ๆ (เว้นจุติจิตของพระอรหันต์)
ปัจจยุปบัน จิต ๘ ธ - ๑ ๒๑ เจตสิก ๕ ๒ ที่เกิดหลัง ๆ และจุติจิตของพระอรหันต์

- อนนุตรภาเวน อุปการโก ธมุโม อนนุตรปจุจโย.
  ธรรมที่อุปการะ โดยภาวะที่ไม่มีระหว่างคั่น(กับปัจจยุปบันนธรรม) ชื่อว่า
  อนันตรปัจจัย.
- สมนนฺตรภาเวน อุปการโก ธมฺโม สมนนฺตรปจฺจโย.
   ธรรมที่อุปการะ โดยภาวะที่ไม่มีระหว่างคั่นด้วยดี ชื่อว่า สมนันตรปัจจัย.

- พลวการณภาเวน อุปการโก ธมฺโม อุปนิสฺสยปจฺจโย. (เหมือน อา.ณู.)
- อตุตโน อนนุตร์ อุปฺปหฺชมานาน อรูปธมฺมาน ปวตฺติโอกาสทาเนน อุปการกา สมนนุตรนิรุทฺธา อรูปธมฺมา นตฺถิปจิจโย.
  อรูปธรรมทั้งหลาย ที่ดับไปแล้วโดยไม่มีสิ่งคั่นอยู่ด้วยดี ที่อุปการะ โดยการให้ โอกาสเพื่อความเป็นไป แก่อรูปธรรมทั้งหลายที่เกิดขึ้น ในลำดับของตน ชื่อว่า นัตถิปัจจัย.
- เต เอว วิคตภาเวน อุปการกตุตา วิคตปจุจโย.
  องค์ ธรรมของนัตถิปัจจัยทั้งหลายเหล่านั้น นั่นแหละ ชื่อว่า วิคตปัจจัย
  เพราะอุปการะ โดยภาวะที่ปราศจากไป.

ตตุถ ปุริมปจุฉิมาน นิโรธุปุปาทนุตราภาวโต นิรนุตรุปปาทนสมตุถตา อนนุตรปจุจยภาโว. (มหาฎีกา ข้อ ๕៩๘)

ในปัจจัย ๒ อย่างเหล่านั้น ความเป็นธรรมสามารถที่ทำจิตขณะหลังให้เกิดขึ้น โดยความเป็นธรรมไม่มีสิ่งคั่นอยู่ เพราะความไม่มีสิ่งคั่นอยู่ แห่งการดับของธรรมที่เกิด ก่อน และความไม่มีสิ่งคั่นอยู่แห่งการเกิดขึ้นของธรรมที่เกิดภายหลัง ชื่อว่า ความเป็นอนันตรปัจจัย.

รูปกลาปาน วิย สณฺฐานาภาวโต, ปจฺจยปจฺจยุปฺปนฺนาน สหาวฏุ 🗆 ฐานาภาวโต จ "อิทมิโต เหฏฺฐา, อุทฺธํ, ติริยนฺ "ติ วิภาคาภาวา อตฺตนา เอกตฺตมิว อุปเนตฺวา สุภฺฺฐ อนนฺตรภาเวน อุปฺปาทนสมตฺลตา สมนนฺตรปจฺจยตา. (มหาฏีกา ข้อ ๕៩๘)

ความเป็นธรรมสามารถที่ทำจิตขณะหลังให้เกิดขึ้น โดยความเป็นธรรมไม่มีสิ่งคั่น อยู่ด้วยดี (สุภุฐ) โดยการน้อมนำจิตขณะหลังเข้าไป ประหนึ่งว่า จะสู่ความเป็นธรรมอัน เดียวกัน กับตน(อุปมาเหมือนดัง กองไฟที่เหมือนกับว่า เป็นอันเดียวกัน) เพราะไม่มี การแยกส่วนกันได้ว่า "จิตนี้ เป็นข้างล่าง แต่จิตนี้, เป็นข้างบน แต่จิตนี้, เป็นส่วนขวาง แต่จิตนี้" เพราะไม่มีรูปร่างสัณฐาน เหมือนอย่าง กับรูปกลาป(ที่มีปริจเฉทรูปคั่นอยู่ จึงกำหนดได้ว่า กลาปนี้ เป็นข้างล่าง แต่กลาปนี้ เป็นต้นได้) และเพราะไม่มีความตั้งลง พร้อมกันของปัจจัยและปัจจยุปบันนธรรม(คือเกิดพร้อมกันไม่ได้แน่นอน) ชื่อว่า ความเป็นสมนันตรปัจจัย.

เอว์ สนุเตปี อตุตโน อตุตโน อนนุตร์ อนุรูปสุส จิตุตุปุปาทสุส ปวตุตนสมตุลตาย อนนุตรตา ปุริมจิตุตสุส จ ปจุฉิมจิตุตุปุปาทเน พลวตาย อนนุตรูปนิสุสยตา เวทิตพุพา. ยถา หิ เหตุปจุจยาที่สุ กญจิ ธมุมํ วินาปี จิตุตํ อุปุปหุหติ, น เอวํ อนนุตรจิตุตํ วินาจิตุตสุส อุปฺปตุติ นาม อตุถิ, ตสุมา พลวปจุจโย โหติ. อิติ อตุตโน อตุตโน อนนุตรํ อนุรูปจิตุตุปุปาทวเสน อนนุตรปจุจโย พลวการณวเสน อนนุตรูปนิสุสโยติ เอวเมเตสํ นานตุตํ เวทิตพุพํ.

(ปัฏฐานอัฏฐกถา หน้า ๓๕๕)

แม้ครั้นเมื่อเป็นอย่างนี้คือ ความต่างกันในนิทเทสมีอยู่ ก็ถึงความเป็นธรรมเคียวกัน โดยอรรถ , ชื่อว่า ความเป็นอนันตระ เพราะความเป็นธรรมสามารถให้จิตตุปบาท ที่เหมาะสมกัน โดยกิจมีทัสสนกิจเป็นต้น เกิดขึ้น ในลำดับของตน ๆ, และชื่อว่า ความเป็น อนันตรูปนิสสยะ เพราะความที่จิตขณะก่อน เป็นพลวการณะ(มิใช่พลวธรรม) ในอันให้จิตขณะหลังเกิดขึ้น.เหมือนอย่างว่า จิต แม้เว้นซึ่งธรรมบางอย่าง ใน ธรรมทั้งหลาย ที่เป็นเหตุปัจจัยเป็นต้น จิตก็ย่อมเกิดขึ้นได้ ฉันใด, ชื่อ ว่า ความเกิดขึ้นแห่งจิต เว้นอนันตรจิตเสีย จิตเกิดขึ้นได้ ย่อมไม่มี ฉันนั้น. เพราะเหตุนั้น อนันตรูปนิสสยะ จึงเป็น พลวปัจจัย โดยพลวการณภาวะ. ด้วยประการนี้ พึงทราบความต่างกันแห่งอ**นันตระและอนันตรูปนิสสยะ**เหล่านั้นอย่างนี้ว่า อนันตรูปฉิสสยบัจจัย ย่อมมีด้วยอำนาจแห่งความเกิดขึ้นของจิตที่สมควรในลำดับของตนๆ, อนันตรูปนิสสยปัจจัย ย่อมมีด้วยอำนาจแห่งความเห่งเหตุมีกำลัง.

อารมุมเณ ผุสนาทิวเสน ปวตุตมานาน ผสุสาทีน อเนเกส สหภาโว นตุถีติ เอกสุมื ผสุสาทิสมุทาเย สติ ทุติโย น โหติ, อสติ ปน โหตีติ เตน นตุถิภาเวน อุปการกตา นตุถิปจุจยตา. อนนุตรเมว ปน อตุตโน อตุถิภาเวน ปวตุติโอกาส อลภมาน นตุถิภาเวน โอกาส ททมาน วิย อุปการก โหติ. (มหาฎีกา ข้อ ๖๑๕)

ภาวะที่เกิดพร้อมกัน แห่งธรรมทั้งหลายเป็นอันมาก มีผัสสะเป็นต้น ที่เป็นไป ด้วยอำนาจผุสนะเป็นต้น ในอารมณ์ ไม่มีอยู่ เพราะเหตุนั้น เมื่อความประชุมกันแห่งผัสสะเป็นต้น ขณะหนึ่ง มีอยู่ ความประชุมกันแห่งผัสสะเป็นต้นขณะที่ ๒ ย่อมไม่มี, แต่เมื่อความประชุมกันแห่งผัสสะเป็นต้น ขณะหนึ่ง ไม่มีอยู่ ความประชุมกันแห่งผัสสะเป็นต้น ขณะหนึ่ง ไม่มีอยู่ ความประชุมกันแห่งผัสสะเป็นต้น ขณะหนึ่ง ไม่มีอยู่ ความประชุมกันแห่งผัสสะเป็นต้น ขณะหนึ่ง ไม่มีอยู่ ความประชุมกันแห่งผัสสะเป็นต้น ขณะที่ ๒ ย่อมมีได้ เพราะเหตุนั้น ความเป็นธรรมอุปการะ โดยภาวะที่ไม่มีนั้น ชื่อว่า ความเป็นนัตถิปัจจัย. แต่ธรรมเมื่อไม่ได้อยู่ ซึ่งโอกาส แห่งความเป็นไปโดยภาวะที่มีอยู่ของตน ในลำดับเท่านั้น ย่อมเป็นธรรมที่อุปการะ เหมือนอย่างให้ ซึ่งโอกาส โดยภาวะที่ไม่มีอยู่.

เอว์ สนุเตปี อภาวมตุเตน อุปการกตา โอกาสทาน์ นตุถิปจุจยตา, สภาวาวิคเมน อปฺปวตุตมานาน์ สภาววิคเมน อุปการกตา วิคตปจุจยตา. นตุถิตา จ นิโรธานนุตรา สุญฺญตา, วิคตตา นิโรธปฺปตฺตตาติ อยเมเตส์ วิเสโส. (มหาฎีกา ข้อ ๖๑๕)

แม้ครั้นเมื่อเป็นอย่างนี้คือ ความไม่มีแห่งความต่างกัน โดยธรรมของนัตถิปัจจัย และวิคตปัจจัย, การให้โอกาส คือความเป็นธรรมอุปการะ โดยเป็นเพียงความไม่มี ชื่อว่า ความเป็นนัตถิปัจจัย, ความเป็นธรรมอุปการะ โดยความปราสจากสภาวะ (สภาว วิคเมน) แก่ธรรมทั้งหลายที่ไม่เป็นไปอยู่ เพราะความที่ตนยังไม่ปราสจากสภาวะ(สภาวาวิ คเมน) ชื่อว่า ความเป็นวิคตปัจจัย. ก็ ความเป็นนัตถิ ได้แก่ภาวะที่สุญญ์ ในลำดับแห่ง นิโรธ, ความเป็นวิคตะ ได้แก่ ภาวะที่ถึงซึ่งนิโรธ ฉะนั้น นี้เป็นความแตกต่างกัน แห่งนัตถิ ปัจจัยและวิคตปัจจัยเหล่านั้น.

โส ยสุมา ปุริมปุริมจิตุตวเสเนว อิชุณติ, น อญุญถา,ตสุมา อตุตโน อตุตโน อนนุตร์ อนุรูปสุส จิตุตุปุปาทสุส อุปุปาทนสมตุโถ ธมุโม อนนุตรปจุจโย.

โย อนนุตรปจุจโย, เสฺวว สมนนุตรปจุจโย. พยญชนมตุตเมว เหตุถ นานํ อุปจยสนุตติอาที่สุ วิย อธิวจนนิรุตุติทุกาที่สุ วิย จ, อตุถโต ปน นานํ นตุถิ.

(ปฏุฐาน อฏุฐกถา ปจุจยุทฺเทส หน้า ๓๕๓)

เพราะเหตุคือ จิตตนิยามนั้น ย่อมสำเร็จ ด้วยอำนาจแห่งจิตก่อนๆเท่านั้น, มิใช่ โดยประการอื่น, เพราะเหตุนั้น ธรรมที่สามารถยังจิตตุปบาทที่สมควรให้เกิดขึ้น ไม่มีระหว่างคั่น ของตนๆ ชื่อว่า **อนันตรปัจจัย.** 

อนันตรปัจจัยอันใค, อนันตรปัจจัยอันนั้นนั่นเอง เป็นสมนันตรปัจจัย. ก็ในปัจจัย ทั้ง ๒ เหล่านั้น เป็นเพียงพยัญชนะเท่านั้นที่แตกต่างกัน(คือ แตกต่างกันโดยเพียงสัททัตถะ ได้แก่ อนันตระกับสมนันตระ,แต่ไม่แตกต่างกันโดยวจนียัตถะอันเป็นเนื้อความที่พึงกล่าว) เหมือนในบทว่าอุปจยและสันตติ และเหมือนในบทว่า อธิวจนทุกและนิรุตติทุกเป็นต้น. ก็ ความแตกต่าง ไม่มี โดยอรรถคือวจนียัตถะ.

อธิวจนา ธมฺมา กับ นิรุตฺติ ธมฺมา อ.ธ.เหมือนกัน ได้แก่ สัททบัญญัติและสัททรูป.
อธิวจนปถา ธมฺมา กับ นิรุตฺติปถา ธมฺมา คือ ธรรมทั้งหลายที่เป็นเหตุของสัททบัญญัติ
ที่มีสัททรูปเป็นประธาน อ.ธ.เหมือนกัน ได้แก่ อัตถบัญญัติ และจิต ๘๕ เจตสิก ๕๒ รป ๒๘ นิพพาน.

อิติ อตุตโน อตุตโน อนนุตร อนุรูปจิตุตุปุปาทวเสน อนนุตรปจุจโย, พลวการณวเสน อนนุตรูปนิสุสโยติ เอวเมเตส นานตุต เวทิตพุพ.

(ปฏุฐาน อฏุฐกถา ปจุจยุทุเทส หน้า ๓៩៩)

ด้วยประการนี้ พึงทราบ ความแตกต่างกัน แห่งปัจจัยทั้ง ๒ เหล่านี้ อย่างนี้ว่า อนันตรปัจจัย ย่อมมีด้วยอำนาจความเกิดขึ้นแห่งจิตที่สมควรในลำดับของตนๆ, อนันตรูปนิสสยปัจจัย ย่อมมีด้วยอำนาจแห่งเหตุที่มีกำลัง.

เอตุถ จ อภาวมตุเตน อุปการกตา โอกาสทาน นตุถิปจุจยตา, สภาวาวิคมเนน อปุปวตุตมานาน สภาววิคเมน อุปการกตา วิคตปจุจยตา,นตุถิตา จ นิโรธานนุตรสุญญูตา, วิคตตา นิโรธปุปตุตตา,อยเมเตส วิเสโส.

(ปฏุฐานมูลฎีกา หน้า ๒๐๐)

ก็ ในเรื่องนี้ การให้โอกาส คือความเป็นธรรมอุปการะ โดยเพียงความไม่มี เป็นนัตถิปัจจัย, ความเป็นธรรมอุปการะ โดยความปราศไปแห่งสภาวะ ของธรรมทั้งหลาย ที่กำลังไม่เป็นไป โดยยังไม่ปราศไปแห่งสภาวะ เป็นวิคตปัจจัย, ก็ ความเป็นนัตถิ ได้แก่ ภาวะที่สูญเปล่าในลำดับแห่งความดับ, ความเป็นวิคตะ ได้แก่ ภาวะที่ถึงความดับ เพราะเหตุนั้น นี้ เป็นความแตกต่างกัน ของนัตถิปัจจัยและวิคตปัจจยเหล่านั่น.

#### อุทาหรณ์

- ๑. จุติ ปฏิ
- จุติจิต ที่เกิดก่อน ๆ(เว้นจุติของพระอรหันต์)
   ปฏิสนธิจิต ที่เกิดหลัง ๆ

ภวังคจิต ที่เกิดก่อน ๆ — จุตจิตของพระอรหันต์ ที่เกิดหลัง ๆ

## ๓. ช ช ช ช ช ช ต ต ภ ๆเป๋ๆ

- ชวนขณะที่ ๑
   → ชวนขณะที่ ๒
- ชวนขณะที่ ๒ → ชวนขณะที่ ๑ ตามลำดับอย่างนี้ ไม่ขาคสาย ตราบเท่าที่ สังสารวัฏฎ์ ยังเป็นไปอยู่.

#### ๒๕.อาเสวนปัจจัย

ปัจจัย โลกียชวนจิต ๔๗ เจตสิก ๕๒ ที่เกิดก่อน ๆ (เว้นชวนขณะสุดท้าย)
ปัจจยุปบัน ชวนจิต ๕๑ - ๖๗ เจตสิก ๕๒ ที่เกิดหลัง ๆ (เว้นกามชวนจิตขณะที่ ๑
และผลจิต ๔ - ๒๐)

• อาเสวนภูเฐน อนนุตราน ปลุณพลวภาวาย อุปการโก ธมฺโมอาเสวนปจฺจโย.
ธรรมที่อุปการะ เพื่อภาวะที่คล่องแคล่วและมีกำลัง ของธรรมทั้งหลาย
อันมีในลำดับ โดยอรรถว่าความเสพจนคุ้น(ได้แก่การกระทำบ่อย ๆ ซึ่งกิจที่พึง
กระทำ ด้วยปโยคะที่เหมือนกันกับตน โดยความเป็นกุสลเป็นต้น) ชื่อว่า
อาเสวนปัจจัย. คุจความขวยขวายครั้งก่อน ๆ ในการสาธยายคัณฐะเป็นต้น.

ภินุนชาติกา หิ ภินุนชาติกาน อรูปธมุมาน อาเสวนคุเณน ปคุนพลวภาว สาธยมานา อตุตโน กุสลาทิภาวสงุขาต คตึ คาหาเปตุ น สกุโกนุติ.

(ปฏุฐาน อฏุฐกถา ปจุจยนิทฺเทส หน้า ๔๒๓)

อัตถสาธิกา สัตตมชวนเจตนา(ชวนเจตนาที่ ๗ ที่ยังกิจมีทานเป็นต้น และปาณาติบาตเป็นต้นให้สำเร็จ เรียกว่า สน**ฺนิฏฺฐาปกเจตนา.**(วิ.ม.ข้อ ๖๘๕)

#### ลักษณะ ๓ อย่างของอาเสวนปัจจัย

- ปัจจัยและปัจจยุปบัน ต้องเป็นชวนจิตชาติเคียวกัน มีกุศลชาติ เป็นต้น
- ๒. ชวนจิตนั้น ต้องเกิดซ้ำกันอย่างน้อย ๓ ขณะ
- ๓. ปัจจัย ต้องไม่ใช่วิบากจิต

#### อุทาหรณ์

## o. AHNNYYYYYY

ชวนขณะที่ ๑ ถึง ๖ (เว้น ๗) → ชวนขณะที่ ๒ ถึง ๗ (เว้น ๑) ตามลำดับ

• ปริ. อุ. นุ. โค. (เว้น ม.) ---- อุ. นุ. โค. ม.(เว้น ปริ.) ตามลำดับ

## ปกตูปนิสสยนานักขณิกกัมมปัจจัย และนานักขณิกกัมมปกตูปนิสสยปัจจัย อนันตรชาติ

**ปัจจัย** มักคเจตนา ๔ - ๒๐ **ปัจจยุปบัน** มักคานันตรผล ๔ - ๒๐ เท่านั้น

#### อูทาหรณ์

- มักกเจตนา
   ผลจิตตุปบาท ในลำดับแห่งมักค์
- \* ในปกตูปนิสสยนานักขณิกกัมมะ เป็นการแสดงถึงมักคเจตนา ด้วยอำนาจ ปกตูปนิสสยภาวะเป็นมูล โดยมีนานักขณิกกัมมะเป็นสภาคะ.

ในนานักขณิกกัมมปกตูปนิสสยะ เป็นการแสดงถึงมัคคเจตนา ด้วยอำนาจ นานักขณิกกัมมภาวะเป็นมูล โดยมีปกตูปนิสสยเป็นสภาคะ.

อนึ่ง ในปัจจัยเหล่านี้ ไม่นับแยกออกไปอีกเป็น ๑ ปัจจัย จากปัจจัย ๔๗ เพราะ ปกตูปนิสสยนานักขณิกกัมมะเป็นต้น ก็คือ ปกตูปนิสสยะ ๑ ปัจจัย และ นานักขณิกกัมมะ อีก ๑ ปัจจัย ที่เข้าร่วมกันได้ อันเป็นปัจจัย ในปัจจัย ๔๗ นั่นเอง.

## เรื่องมัคคเจตนาเป็นปัจจัยแก่อนันตรผล โดยปกตูปนิสสยมูล

•.ปกตูปนิสฺสโย ปน ปกโต อุปนิสฺสโย ปกตูปนิสฺสโย. ปกโต นาม อตฺตโน สนฺตาเน นิปุผาทิโต วา สทฺธาสีลาทิ อุปเสวิโต วา อุตุโภชนาทิ. ปกติยาเอว วา อุปนิสฺสโย ปกตูปนิสฺสโย, อารมุมณานนฺตเรหิ อสมุมิสโสติ อตฺโถ.

(ปัฏฐานอรรถกถา, วิสุทธิมัคค์)

ก็ ปกตูปนิสสยะ มือธิบายคือ อุปนิสสยะ ที่ทำไว้เป็นอย่างดี ชื่อว่า ปกตูปนิสสยะ ปัจจัยชื่อว่า ที่ทำไว้เป็นอย่างดี ได้แก่ ปัจจัยธรรมมีสรัทธาและศีลเป็นต้น ที่บุคคลทำให้ สำเร็จ ในสันดานของตน หรือปัจจัยภายนอก มีอุตุและ โภชนะเป็นต้น ที่บุคคลเข้าไปเสพ. อีกอย่างหนึ่ง อุปนิสสยะ โดยปกติ เท่านั้น ความว่า ไม่เจือปน ด้วยอารัมมณูปนิสสยะ และอนันตรูปนิสสยะ ชื่อว่า ปกตูปนิสสยะ.

**ปกติยา เอวา**ติ ปจุจยนุตรสงุกรรหิเตน อตุตโน สภาเวเนว. **อุปนิสุสโย**ติ พลวการณ์ กตุวา. (มหาฎีกา)

คำว่า **โดยปกติ เท่านั้น**คือ โดยสภาวะของตนเท่านั้น ที่เว้นจากการปะปนด้วยปัจจัย อื่น.

**ปกติยา**ติ วิสุ สิทุธภาเวน ตสุส นานปุปการโต ปเภโท เวทิตพุโพติ สมุพนุโธ.

(สังเขปัตถโชตนีจูหฎีกา)

คำว่า **โดยปกติ** สัมพันธ์ว่า พึงทราบประเภทแห่งปกตูปนิสสยะนั้น โดยประการต่างๆ(ในปัญหาวาระ) ด้วยภาวะที่สำเร็จ เป็นแผนกหนึ่ง.

๒. ปกติยา เอว ปจุจยนุตรรหิเตน อตุตโน สภาเวเนว อุปนิสุสโย ปกตูปนิสุสโย.
อารมุมณานนุตเรหิ อสมุมิสุโส ปุณคว โกจิ อุปนิสุสโยติ วุตุตํ โหติ.

(ວີກາວີນี້ฏีกา)

อุปนิสสยะ โดยปกติ นั่นเอง คือ โดยสภาวะของตนเท่านั้น ที่เว้นจากปัจจัยอื่น ชื่อว่า ปกตูปนิสสยะ. เป็นอันอธิบายว่า เป็นอุปนิสสยะแผนกหนึ่งเทียว ต่างหาก ไม่เจือปน ด้วยอารัมมณูปนิสสยะและอนันตรูปนิสสยะ.

อารมุมณานนุตเรหีติ อุปนิสุสยภูเตหิ อารมุมณปจุจยอนนุตรปจุจเยหิ.

(มณิสารมัญชูสาอนุฎีกา)

คำว่า **ด้วยอารัมมณะและอนันตร**ะ ได้แก่ ด้วยอารัมมณปัจจัยและอนันตรปัจจัย อันเป็นอุปนิสสยะ.

#### อนนุตรสภาค

(๔๕๓) อนนุตรปจุจยา สมนนุตเร สตุต, อุปนิสุสเย สตุต, อาเสวเน ตีณิ, กมุเม เอก์, นตุถิยา สตุต,วิกเต สตุต.(๖) คือสภาคะของอนันตระมี ๖ ปัจจัย (ปัฏฐานบาลี).

ในสมนันตระ กับอนันตรปัจจัย มี ๗ วาระ, ในอุปนิสสยะมี ๗ วาระ, ในอาเสวนะมี ๓ วาระ, ในกัมมะมี ๑ วาระ, ในนัตถิมี ๗ วาระ, ในวิคตะ กับอนันตระ มี ๗ วาระ.

(๔๕๓) อนนุตรสมนนุตรมูลเกสุ สตุตาติ กุสโล กุสลสุส อพุยากตสุส จ, ตถา อกุสโล, อพุยากโต ติณฺณนุนมฺปีติเอว สตุต. กมฺเม เอกนฺติ กุสลา มคฺคเจตนา อตฺตโน วิปากาพฺยากตสุส. (อรรถกถา)

บทว่า **สตุต - ๗ วาระ** ในปัจจัยที่มือนันตระและสมนันตร**เป็นมูล** ความว่า ๗ วาระ อย่างนี้ คือ (๑-๒) กุศลเป็นปัจจัยแก่กุศลและแก่อัพยากตะ, (๓-๔) เหมือนอย่างนั้น คือ อกุศลเป็นปัจจัยแก่อกุศลและแก่อัพยากตะ, (๕-๖-๗) อัพยากตะเป็นปัจจัยแก่กุศล แก่อกุศลและแก่อัพยากตะ แม้ทั้ง ๓. บทว่า กมุเม เอก - ในกัมมะ มี ๑ วาระ คือ กุศลมักคเจตนา เป็นปัจจัย แก่วิปากาพยากตะของตน.

(ในคำว่า อุปนิสสเย สตุต – ในอุปนิสสยะ มี ๓ วาระ หมายเอา อนันตรูปนิสสยะ เท่านั้นทั้ง ๗ วาระ เพราะเป็นสภาคะกับด้วยอนันตระ ทุกประการ. ส่วน ในวาระ กุสลเป็นปัจจัย แก่อัพยากตะ กล่าวคือ มักคเจตนา เป็นปัจจัย แก่อนันตรผล โดยยกเอาอนันตรภาวะขึ้นเป็นมูลนี้, ปกตูปนิสสยะ ย่อมไม่เป็นสภาคะกับด้วยอนันตระ เพราะอนันตรูปนิสสยะที่เป็นสภาคะกับอนันตระ ห้ามไว้ ซึ่งภาวะแห่งปกตูปนิสสยนั้น, ด้วยว่า เมื่ออนันตระ มีอยู่ อนันตรูปนิสสยะนั้น ไม่มีอยู่ หามีไม่ เพราะเหตุนี้ ปกตูปนิสสยะ นั้น ย่อมไม่เป็นสภาคะกับด้วยอนันตระ ดังนี้.

พึงทราบ ชื่อว่า ความเป็นอนันตระ เพราะความเป็นธรรมสามารถให้จิตตุปบาท ที่เหมาะสมกัน โดยกิจมีทัสสนกิจเป็นต้น เกิดขึ้น ในลำดับของตน ๆ, และชื่อว่า ความเป็น อนันตรูปนิสสยะ เพราะความที่จิตควงก่อน เป็นพลวการณะ ในอันให้จิตควงหลังเกิดขึ้น. เหมือนอย่างว่า จิตแม้เว้นซึ่งธรรมบางอย่าง ในธรรมทั้งหลาย ที่เป็นเหตุปัจจัยเป็นต้น จิตก็ย่อมเกิดขึ้นได้ ฉันใด, ชื่อว่า ความเกิดขึ้นแห่งจิต เว้นอนันตรจิตเสีย จิตเกิดขึ้นได้ ย่อมไม่มี ฉันนั้น. เพราะฉะนั้น อนันตรูปนิสสยะ จึงเป็น พลวปัจจัย(คือช่วยอุปการะ มีกำลัง) โดยพลวการณภาวะ.พึงทราบ ความต่างกันแห่งธรรมทั้ง ๒ เหล่านี้ อย่างนี้.

และในคำว่า กมุเม เอก – ในกัมมะ มี ๑ วาระ ความว่า นานักขณิกกัมมะ เป็น สภาคะกับอนันตระ ได้ โดยยกเอาอนันตรภาวะขึ้นเป็นมูล ฉะนั้น ธรรมที่เป็นปัจจัย ด้วย อำนาจอนันตระและกัมมะ ได้ทั้ง ๒ จึงมีวาระเดียว คือ กุศล เป็นปัจจัย แก่อัพยากตะ ได้แก่ กุศลมักคเจตนา เป็นปัจจัย แก่อนันตรผลเท่านั้น)

#### อนนุตรฆฎนา

(๔๕๔) อนนุตร สมนนุตร อุปนิสุสย นตุถิ วิคตนุติ สตุต. อนนุตร สมนนุตร อุปนิสุสย อาเสวน นตุถิ วิคตนุติ ตีณิ. อนนุตร สมนนุตร อุปนิสุสย กมุม นตุถิ วิคตนุติ เอก์. (๑) ปัฏฐานบาลี

๑.กลุ่มปัจจัย ๕ คือ อนันตระ สมนันตระ อุปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ มี ๗ วาระ.

๒.กลุ่มปัจจัย ๖ คือ อนันตระ สมนันตระ อุปนิสสยะ อาเสวนะ นัตถิ วิคตะ มี ๓ วาระ.

๓.กลุ่มปัจจัย ๖ คือ อนันตระ สมนันตระ อุปนิสสยะ กัมมะ นัตถิ วิคตะ มี ๑ วาระ.

(๔๕๔) ฆฎนานิ ปเนเตสุ ตีณิ ตีณิเยว. ตานิ พหุวารปฏิปาฎิยา ยุตฺตานิ.(อฏุฐกถา) ก็ ในอนันตระและสมนันตรปัจจัยเหล่านั้น ฆฎนาอย่างละ ๓ เท่านั้น ย่อมมี.

ฆฎนาทั้งหลายเหล่านั้น ประกอบตามลำดับที่มีวาระมาก.

(อธิบาย: ในหลักสูตรปัจจยโชติกะ ตอนอนันตรปัจจยนิทเทส ข้อที่ ๑๒ ได้แสดง อำนาจปัจจัย โดยแสดงตาม ฆฎนาข้อที่ ๑ และ ๓. ก็ ในฆฎนาทั้ง ๓ เป็นอนันตรูปนิสสยะ เท่านั้น, ส่วน ปกตูปนิสสยะไม่ได้ เพราะอนันตรูปนิสสยะห้ามไว้)

#### อุปนิสุสยสภาค

(๔๖๕) อุปนิสุสยปจุจยา อารมุมเณ สตุต, อธิปติยา สตุต, อนนุตเร สตุต, สมนนุตเร สตุต, นิสุสเย เอกํ. ปุเรชาเต เอกํ, อาเสวเน ตีณิ, กมุเม เทฺว, วิปฺปยุตฺเต เอกํ, อตฺถิยา เอกํ, นตฺถิ ยา สตฺต, วิกเต สตฺต, อวิกเต เอกํ.(๑๓) ปฏฺฐานบาลี

ในอารัมมณะ กับอุปนิสสยะ ฯลฯ ในกัมมะ มี ๒ วาระ, ฯลฯ

(๔๖๕) **กมุเม เทฺ**ว ปกตูปนิสฺสยวเสน. โลกุตฺตรกุสลเจตนา ปน อนนฺตรูปนิสฺสโยปิ โหติ.(อฏฐกถา)

บทว่า **กมุเม เทฺว** - ในกัมมะ มี ๒ วาระ ตรัสไว้ด้วยอำนาจปกตูปนิสสยะ. แต่ว่า โลกุตตรกุศลเจตนา ย่อมเป็น แม้อนันตรูปนิสสยะ.

(อธิบายว่า ในกัมมะ มี ๒ วาระ คือ ด้วยอำนาจปกตูปนิสสยะ อันมีกัมมะเป็น สภาคะของปกตูปนิสสยะมี ๒วาระคือ กุ – อัพ, อกุ – อัพ.และด้วยอำนาจอนันตรูปนิสสยะ อันมีกัมมะเป็นสภาคะของอนันตรูปนิสสยะ มี ๑ วาระคือ กุ – อัพ ได้แก่ โลกุตตร กุสลเจตนา เป็นปัจจัยแก่ อนันตรผล.

ในอุปนิสสยสภาคบาลีนั้น มีปัจจัยที่เป็นสภาคะกับอุปนิสสยะ ๑๓ ปัจจัย มี อารัมมณะ เป็นต้น จะเห็นได้ว่า ไม่มีอุปนิสสยะที่เป็นอนันตรูปนิสสยะ เป็นสภาคะกับอุปนิสสยะที่เป็นปกตูปนิสสยะ และ ไม่มีอุปนิสสยะที่เป็นปกตูปนิสสยะ เป็นสภาคะกับ อุปนิสสยะที่เป็นอนันตรูปนิสสยะ ฉะนั้น จึงทราบว่า อนันตรูปนิสสยะกับปกตูปนิสสยะ ไม่ เป็นสภาคะซึ่งกันและกัน)

## อุปนิสุสยฆฎนา

(๔๖๖) ฯลฯ ๔.อุปนิสุสย อนนุตร สมนนุตร นตุถิ วิคตนุติ สตุต.

๕.อุปนิสุสย อนนุตร สมนนุตร อาเสวน นตุถิ วิคตนุติ ตีณิ.

๖. อุปนิสุสย กมุมนุติ เทุว.

ക.อุปนิสุสย อนนุตร สมนนุตร กมุม นตุถิ วิคตนุติ เอก. (ക) ปัฏฐานบาลี ฯลฯ (๑) ๖. กลุ่มปัจจัย ๒ คือ อุปนิสสยะ(ปกตูปนิสสย) กัมมะ มี ๒ วาระ.

(๒) ๗.กลุ่มปัจจัย ๖ คือ อุปนิสสยะ(ปกตูปนิสสย,อนันตรูปนิสสย) อนันตระ สมนันตระ กัมมะ นัตถิ วิคตะ มี ๑ วาระ.

(๔๖๖) ฯลฯ ตโต เทฺว อนนฺตรปกตูปนิสฺสยวเสน วุตฺตานิ. ตตฺล ปฐเม โลกิยกุสลากุสลเจตนา ปจุจยภาวโต คเหตพฺพา, ทุติเย โลกุตฺตรกุสลาว. (อฎฐกลา)

ต่อจากนั้น อีก ๒ ฆฎนา(ที่ ๖,๘) ตรัสไว้ด้วยอำนาจอนันตรูปนิสสยะและ ปกตูปนิสสยะ. ใน ๒ ฆฎนาเหล่านั้น โลกิยกุศลและอกุศลเจตนา พึงถือเอา โดยความ เป็นปัจจัย ในฆฎนาที่ ๑, ส่วนในฆฎนาที่ ๒ พึงถือเอา โลกุตตรกุศลเท่านั้น.

(๔๖๖) อุปนิสฺสยมูลเก ปกตูปนิสฺสยวเสน วุตฺเตสุ ทฺวีสุ ปฐเม "โลกิยกุสลากุสล เจตนา ปจุจยภาวโต คเหตพฺพา"ติ วุตฺตํ, โลกุตฺตราปี ปน คเหตพฺพาว. (มูลฏีกา)

ในอุปนิสสยมูล ในฆฎนา ๒ (ที่ ๖,๗) ตรัสไว้ด้วยอำนาจปกตูปนิสสยะ ท่าน อัฎฐกถากล่าวว่า โลกิยกุศลและอกุศลเจตนา พึงถือเอา โดยความเป็นปัจจัย ในฆฎนาที่ ๑, แต่ว่า แม้โลกุตตรทั้งหลาย พึงถือเอาทีเดียว.

(อธิบาย : ตามหลักฐานที่ยกมานี้ แสดงให้ทราบว่า ฆฎนาที่ ๖ เป็นปกตูปนิสสยะ เท่านั้น เพราะฆฎนาที่ ๑ - ๑ อรรถกถาว่า ด้วยอำนาจอารัมมณูปนิสสยะ และ ฆฎนาที่ ๔ – ๕ อรรถกถาว่า ด้วยอำนาจอนันตรูปนิสสยะ ฉะนั้น ฆฎนาที่ ๖ จึงเป็นอำนาจ ปกตูปนิสสยะ, และเพราะกลุ่มปัจจัย ๒ เท่านั้น ที่เป็นอนันตรูปนิสสยะกับกัมมะไม่มี ด้วย

ว่า เมื่ออนันตรูปนิสสยะเป็นมูล มีอยู่ อนันตระเป็นต้น ย่อมเข้าร่วมด้วย ซึ่งตรัสไว้ ในฆฎ นาที่ ๗ นั่นเอง,

ส่วน พฎนาที่ ๗ เป็นอุปนิสสยะทั้ง ๒ คือปกตูปนิสสยะและอนันตรูปนิสสยะ โดยยกขึ้นเป็นมูลปัจจัย ทีละคราว. ก็ ในโลกุตตรกุศลเจตนา ย่อมเป็น แม้อนันตรูปนิสสยะ เพราะมาแล้ว ในปัฏฐานอรรถกถาว่า โลกุตฺตรกุสลเจตนา ปน อนนุตรูปนิสฺสโยปิ โหติ.

**ฆฎนาที่ ๖** ปัจจัยได้แก่ กุศลเจตนา ๒๑ และอกุศลเจตนา ๑๒

ปัจจยุปบันได้แก่ วิปากจิตตุปบาท ๑๖. ก็ โลกุตตรวิบาก เป็นไปในอนันตรผลและ ผลสมาบัติ. ฉะนั้น จึงมี ๒ วาระ คือ กุ-อัพ, อกุ-อัพ.

**พฎนาที่ ๓** ในปกตูปนิสสยมูล อนันตระ สมนันตระ กัมมะนัตถิ วิคตะ, และในอนันตรูปนิสสยมูล อนันตระ สมนันตระ กัมมะ นัตถิ วิคตะ.

ปัจจัยได้แก่ มักกเจตนา. ปัจจยุปบันได้แก่ มักกานั้นตรผล. มี ๑ วาระคือ กุ-อัพ.

ในหลักสูตรปัจจยโชติกะ อุปนิสสยปัจจยนิทเทส ข้อ ๑ ที่เป็นอนันตรูปนิสสยะ ได้แสดงตาม อุปนิสสยฆฎนา ข้อที่ ๔ และ ๑, ส่วนที่เป็นปกตูปนิสสยะ ได้แสดงตาม อุปนิสสยฆฎนา ข้อที่ ๖ และ ๑)

#### กมุมสภาค

(๔๓๓) กมุมปจุจยา ฯลฯ **อุปนิสุสเย เทฺว**, ฯลฯ อวิคเต สตฺต.(๑๔) กับกัมมปัจจัย ฯลฯ ในอุปนิสสยะ กับกัมมะ มี ๒ วาระ, (ปัฎฐานบาลี)

(ഭക്ത) อุปนิสุสเย เทุวติ อนนุตรปกตูปนิสุสยวเสน เหฏฐา วุตุตาเนว.

(อฏุฐกถา)

สองบทว่า **อุปนิสุสเย เทฺว** - ในอุปนิสสยะ มี ๒ วาระ คือ วาระ ๒ ที่กล่าวไว้ ในหนหลังนั่นเอง ด้วยอำนาจอนันตรูปนิสสยะและปกตูปนิสสยะ.

(วาระ ๒ ที่กล่าวไว้ในหนหลังคือ ที่กล่าวไว้ในอุปนิสสยสภาคะว่า **อุปนิสุสยา กมุเม เทฺว** – ในกัมมะ กับอุปนิสสยะ มี ๒ วาระคือ ด้วยอำนาจปกตูปนิสสยะ มีกัมมะ
เป็นสภาคะ และด้วยอำนาจอนันตรูปนิสสยะ มีกัมมะเป็นสภาคะ.)

#### กมุมปกิญณกฆฎนา

(๔๗๔) กมุม อุปนิสุสยนุติ เทุว. กมุม อนนุตร สมนนุตร อุปนิสุสย นตุถิ วิคตนุติ เอก์. (ปัฏฐานบาลี)

๑.กลุ่มปัจจัย ๒ คือ กัมมะ อุปนิสสยะ มี ๒ วาระ.

๒.กลุ่มปัจจัย ๖ คือ กัมมะ อนันตระ สมนันตระ อุ**ปนิสสยะ** นัตถิ วิคตะ มี ๑ วาระ. (และมีสหชาตกัมมพฎนา อีก ៩ พฎนา)

(๔๑๔) ตตุถ ปฐมานิ เทุว ปกตูปนิสุสยานนุตรูปนิสุสยวิภาคโต นานากุขณิกกมุมวเสน วุตุตานิ. (อฏฐกถา)

ในบรรคมภูนา ๑๑ เหล่านั้น ๒ พภูนาเบื้องแรก ตรัสแล้ว ด้วยอำนาจ นา นักขณิกกัมมะ โดยการจำแนกเป็นปกตูปนิสสยะ และอนันตรูปนิสสยะ.

(อธิบาย: ใน ๒ ฆฎนาเหล่านั้น คำว่า กัมมะ ได้แก่ ด้วยอำนาจนานักขณิกกัมมะ มิใช่ ด้วยอำนาจ เอกักขณิกกัมมะ โดยการจำแนกอุปนิสสยะในฆฎนาที่ ๑ เป็นปกตูปนิสสยะ และจำแนกอุปนิสสยะในฆฎนาที่ ๒ เป็นอนันตรูปนิสสยะ และปกตูปนิสสยะ ที่สามารถเป็นกลุ่มปัจจัย ในคราวเดียวกัน ด้วยอำนาจ นานักขณิกกัมมะ เหมือนอย่าง ในหลักสูตรปัจจยโชติกะ กัมมปัจจยนิทเทส ข้อ ๑ ที่ได้ อำนาจปัจจัย ๗ ตามสมควร กล่าวคือตามสมควร ในกัมมปกิณณกฆฎนา ข้อ ๑ และ ๒)

#### กุสลติก ปัญหาวาระ

กุสล์ กมฺม วิปากสุส อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย. (ปฏุฐาน ข้อ ๔๒๓ หน้า ๑๓๘)
กุศลกรรม เป็นปัจจัย แก่วิบาก ด้วยอำนาจอุปนิสสยปัจจัย

#### อัฏฐกถา หน้า ๕๑๑ - ๒

กุสล์ กมุมนุติ กุสลเจตนา อตตโน วิปากสส อุปนิสสยปจจโย, สา ปน พลวเจตนาว ลพุภติ, น ทุพฺพลา. ตตุริท์ วตุถุ :— เอกา กิร อิตุถี อุพฺพนุธิตุกามา รุกุเข รชุชุ ลคเคตวา สำวิชาตพพ์ สำวิทหติ. อเถโก โจโร รตติภาเค ต์ เคห อุปสงกมิตวา "อิมาย รชชุยา กิญจิเทว พนุธิตุวา หริสุสามี"ติ สตุเถน ฉินุทิตุ์ อุปคโต. อถ สา รชุชุ อาสีวิโส หุตุวา สุสูติ อกาสิ. โจโร ภีโต อปสกกิ. อิตถี อตตโน นิเวสนา นิกขมิตวา รชชุปาเส คีว ปฏิมูณจิตวา อุพุพนุชา กาลมกาสิ. เอว พลวเจตนา อนุตราเย นิวาเรตุวา อตุตโน วิ ปากสุส อุปนิสุสโย โหติ. น ปเนต์ เอกนุตโต คเหตพุพ์. กโตกาสญหิ กมุมํ เอว วิปากสุส อนุตราย์ ปฏิพาหิตุวา วิปจุจติ, วิปากชนก์ ปน กมุม วิปากสุส อูป นิสสยปจุจโย น โหตีติ น วตุตพุพ. กมุมนุติ เอตถ จตุภูมกมปี เวทิตพพ. บทว่า **กุสล์ กมฺม** – กุศลกรรม ความว่า กุศลเจตนา เป็นอุปนิสสยปัจจัย แก่วิบาก ของตน. แต่ กุศลเจตนานั้น ย่อมได้ พลวเจตนาเท่านั้น, ทุพพลเจตนา ย่อมไม่ได้. ในอธิการ นั้น มีเรื่องดังต่อไปนี้ :-

ได้ยินว่า หญิงคนหนึ่ง เป็นผู้ปรารถนาเพื่อจะผูกคอ ทำเชือกผูกเกี่ยวไว้แล้ว ที่ต้นไม้ จัดแจงอยู่ ซึ่งสิ่งของที่ควรจัด. ครั้งนั้น ในรัตติกาล โจรคนหนึ่ง เข้าไปแล้ว สู่เรือนนั้น โดยคิดว่า "เรา ผูกมัดแล้ว ซึ่งสิ่งของบางอย่างนั่นเทียว ด้วยเชือกเส้นนี้ จักลักเอาไป"ดังนี้ จึงเข้าไป เพื่อจะตัด(เชือก) ด้วยมีด. เวลานั้น เชือกเส้นนั้น ได้เป็นงูพิษ

ได้กระทำเสียงขู่แล้วว่า สุสุ. โจร กลัวอยู่ ไม่กล้าเข้าไป. หญิงคนนั้น ออกแล้ว จากนิเวศน์ ของตน สอดเข้าไปแล้ว ซึ่งคอ ในบ่วงเชือก ได้กระทำแล้ว ซึ่งกาละ เพราะการผูกคอ. ด้วยประการอย่างนี้ พลวเจตนา(อกุศล) ห้ามแล้ว ซึ่งสิ่งขัดขวางทั้งหลาย ย่อมเป็น อุปนิสสยะ แก่วิบาก ของตน.

แต่ คำนั่น(ว่า พลวเจตนาว ลพุภติ, น ทุพฺพลา - พลวเจตนาเท่านั้น ย่อมได้, ทุพพลเจตนา ย่อมไม่ได้) อันบัณฑิตไม่ควรถือเอา โดยแน่นอน(น ปเนต์ เอกนฺตโต คเหตพฺพํ). เพราะว่า กรรมที่กระทำโอกาสนั่นเอง ห้ามแล้ว ซึ่งสิ่งขัดขวาง แก่วิบาก ก็ย่อมให้ผล, ก็ กรรม ที่ยังวิบากให้เกิด ไม่พึงกล่าวว่า ย่อมไม่เป็นอุปนิสสยะ แก่วิบาก (วิปากชนกมฺปน กมฺมํ วิปากสุส อุปนิสฺสโย น โหตีติ น วตฺตพฺพํ).

(ก็ ในวิปากัตติกะ ปัญหาวาระปัจจนียะ เพราะทรงยกขึ้น เป็นแผนกหนึ่ง แห่งกรรมปัจจัยว่า "วิปากธมุมธมุโม วิปากสุส ธมุมสุส อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย, อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย, กมุมปจุจเยน ปจุจโย. (อภิ.ป.๔๐/៩๓,๑๐๓,๑๐๘/๓๔๒,๓๕๐,๓๕๔)

เจตนาธรรมที่มีวิบากเป็นสภาวะคือที่มีวิบากเป็นปกติ เพราะอรรถว่ายังวิบาก ให้เกิดขึ้น เป็นปัจจัย ด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย อุปนิสสยปัจจัย กรรมปัจจัย แก่วิบากธรรม", มูลฎีกา หน้า ๒๕๖. วิปากธมุมธมุมาติ วิปากสภาวธมุมา, วิปากชนกฎฺเฐน วิปากสภาวา วิปากปกติกา ธมุมาติ อตฺโถ, อฎฐสาลินี หน้า ๘๕).

ในบทนี้ว่า **กมุม** – กรรม, บัณฑิตพึงทราบ แม้กรรมที่มีในภูมิ ๔.

มคุโค ผลสมาปตุติยา อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย. (ปฏุฐาน ข้อ ๔๒๓ หน้า ๑๓๘) มรรค เป็นปัจจัย แก่ผลสมาบัติ ด้วยอำนาจอุปนิสสยปัจจัย

#### อัฏฐกถา หน้า ๕๑๒

ย์ ปน ปรโต "มคุโค ผลสมาปตุติยา"ติ วุตุต์, ต์ อเจตนาวเสน. เตเนต์ ที่เปติ โย โกจิ วิปากชนโก ธมฺโม, โส อตฺตโน วิปากสฺส อุปนิสฺสยปจฺจโย โหติ.

ก็ พระวจนะใค ที่ตรัสไว้ว่า มคุโค ผลสมาปตุติยา - มรรค เป็นปัจจัย แก่ผลสมาบัติ ด้วยอำนาจอุปนิสสยปัจจัย ในข้างหน้า(แห่งบทว่า กุสล์ กมุมํ เป็นต้น เหล่านั้น), พระวจนะนั้น ตรัสไว้ ด้วยอำนาจธรรมที่ไม่ใช่เจตนา. ด้วยเหตุนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าย่อมทรงแสดง ซึ่งพระวจนะนั่นว่า โย โกจิ วิปากชนโก ธมุโม, โส อตุตโน วิปากสุส อุปนิสุสยปจุจโย โหติ – ธรรมทั้งสิ้น ที่ยังวิบากให้เกิดขึ้น, ธรรมทั้งสิ้นนั้น เป็นอุปนิสสยปัจจัย แก่วิบาก ของตน.

-----

## ๔.วัตถุปุเรชาตชาติ ๖ ปัจจัย

๓๐.วัตถุปุเรชาตนิสสยปัจจัย ๓๑.วัตถุปุเรชาตปัจจัย ๓๒.วัตถุปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย ๓๓.วัตถุปุเรชาตัตถิปัจจัย ๓๔.วัตถุปุเรชาตอวิคตปัจจัย

ปัจจัย มัชฌิมายุกปัญจวัตถุ ที่เกิดพร้อมกันกับอตีตภวังค์ควงแรก, หทยวัตถุที่เกิดพร้อมกันกับจิตขณะก่อน ๆ มีปฏิสนธิจิตเป็นต้น, หทยวัตถุที่เกิดขึ้นโดยอนุมานเอาว่าในขณะจิต ๑ ขณะ ก่อนหน้า จะออกจากนิโรธสมาบัติ, มรณาสันนวัตถุรูป ๖ ที่เกิดพร้อมกันกับอุปปาทักขณะของจิตขณะที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังตั้งแต่จุติจิตขึ้นไป.

(วิสุทธิมรรคอรรถกถาจารย์ ตอนรูปนิพพัตติปัสสนาการ)

อีกนัยหนึ่ง วัตถุรูป ๖ ที่เกิดก่อนและเข้าถึงฐีติปัตตะ ๔ ธรูป (อาจารย์ภายหลัง มีอาจารย์แลดี เป็นต้น)

ปัจจยุปบัน จิต ๘๕ - ๑๑๗ เจตสิก ๕๒ (เว้นปฏิสนธิจิต ๑៩ อรูปวิบาก ๔) ในปวัตติกาล ในปัญจโวการภูมิ โดยแน่นอนและไม่แน่นอน

• อธิฎฐานากาเรน นิสุสยากาเรน จ อุปการโก ธมุโม นิสุสยปจุจโย.

ธรรมที่อุปการะ โดยอาการเป็นที่ตั้งมั่น(ได้แก่ อาธารากาเรน – โดยอาการเป็นที่ รองรับ) และ โดยอาการเป็นที่อาศัย ชื่อว่า นิสสยปัจจัย.

เหมือนอย่างแผ่นดินเป็นต้น เป็นที่ตั้งมั่นของต้นไม้เป็นต้น(อธิฏุฐานาการ) และแผ่นผ้าเป็นต้น เป็นที่อาศัย(นิสุสยาการ) ของจิตรกรรม เป็นต้น ฉะนั้น.

- \*\*\* ในนิสสยปัจจัยเช่นนี้ หมายเอา **อธิฏฐานาการะ** เท่านั้น.
- ปฐมตร์ อุปฺปหฺชิตฺวา วตฺตมานภาเวน อุปการโก ธมฺโม ปุเรชาตปจฺจโย.
   (เหมือน อา.ปฺ.)
- เอกวตุถุกาทิภาวานุปคเมน อุปการกา รูปิโน ธมฺมา อรูปิน ธมฺมานํ, อรูปิโนปิ รูปินํ วิปฺปยุตฺตปจฺจโย. (เหมือน สห.วิป.)
- ปจุจุปฺปนฺนลกุขเณน อตฺลิภาเวน ตาทิสสฺเสว ธมฺมสฺส อุปตฺลมฺภกตฺเตน อุป การโก ธมฺโม อตฺลิปจุจโย. (เหมือน สห.อัตลิ)

• อตุถิปจุจยธมุมาเอว อวิคตภาเวน อุปการกตุตา อวิคตปจุจโย. (เหมือน สห.อวิคต)

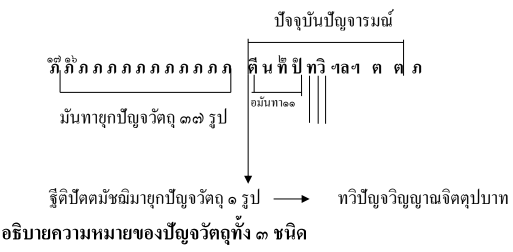
ทูรงุคม์ เอกจร์ อสรีร์ คุหาสย์ เย จิตฺตํ สญฺญเมสฺสนฺติ โมกุขนฺติ มารพนฺธนา.

(บุ.ธมมปท ๒๕/๑๓/๒๒ สํฆรกบิตตเถรวตถุ)

ชนเหล่าใดคือกฤหัสถ์หรือบรรพชิต จักทำจิตให้สงบ อันไปรับเอาอารมณ์ในที่ใกล เกิดขึ้นขณะเดียว ไม่มีสรีรสัณฐาน **อันอาศัยซึ่งถ้ำคือหทยรูป** ชนเหล่านั้นย่อมหลุดพ้น จากเตภูมิกวัฏฎะกล่าวคือเครื่องผูกแห่งมาร เพราะความไม่มีกิเลสพันธนา.

## มติโบราณาจารย์ กล่าวคือ อรรถกถาจารย์

## ๑.มัชฌิมายุกปัญจวัตถุ ที่เกิดพร้อมกันกับอตีตภวังค์ดวงแรก



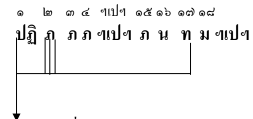
๑.มันทายุกปัญจวัตถุ ได้แก่ ปัญจวัตถุที่มีอายุน้อยกว่าปัญจารมณ์ที่เกิดพร้อมกัน กับอตีตภวังค์ควงแรก มีจำนวน ๓๓ คือนับเอาปัญจวัตถุ ที่เกิดพร้อมกันกับภังคักขณะ ของภวังคจิต ที่นับถอยหลังจากอตีตภวังค์ ควงแรก มาจนถึงภังคักขณะของจิตควงที่ ๑๓.

๒.อมันทายุกปัญจวัตถุ ได้แก่ ปัญจวัตถุที่มีอายุมากกว่าปัญจารมณ์ที่เกิดพร้อมกัน กับอติตภวังค์ควงแรก มีจำนวน ๑๑ คือนับเอาปัญจวัตถุ ที่เกิดพร้อมกันกับฐีติขณะของ อตีตภวังค์ควงแรก ไปจนถึงภังคักขณะของปัญจทวาราวัชชนจิต.

๓. มัช ณิมายุก ปัญจวัตถุ ได้แก่ ปัญจวัตถุที่มีอายุพอดีกันกับ ปัญจารมณ์ที่เกิดพร้อมกันกับอตีตภวังค์ดวงแรก มีจำนวน ๑ คือปัญจวัตถุที่เกิดขึ้น ในอุปปาทักขณะของอตีตภวังคจิตควงแรกนั้นเอง.

ในปสาทรูปทั้ง ๓ ชนิดนี้ เป็นปุเรชาตินทริยปัจจัยไม่ได้ทั้งหมด เป็นได้ แต่เฉพาะปสาทรูปที่เป็นมัชฌิมายุกปสาทรูปเท่านั้น ตามมติอัฏฐกถา.

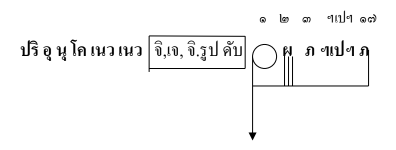
## ๒.หทยวัตถุที่เกิดพร้อมกันกับจิตขณะก่อน ๆ มีปฏิสนธิจิต เป็นต้น



ฐีติปัตตหทยวัตถุ ๑ รูป ที่เกิดพร้อมกับปฏิสนธิจิต → ปฐมภวังคจิตตุปบาท.

\* และฐีติปัตตหทยวัตถุ ๑ รูป ที่เกิดพร้อมกับปฐมภวังค์ เป็นปัจจัยแก่ ทุติยภวังคจิตตุปบาท , เป็นเช่นนี้เรื่อย ๆ ไป โดยฐีติปัตตหทยวัตถุ ๑ รูป ที่เกิดก่อนตรง อุปปาทักขณจิต เป็นปัจจัยแก่จิตตุปบาทที่เกิดภายหลัง ๑ ขณะยกเว้นเฉพาะ มรณาสันนหทยวัตถุ ๑ รูป ที่เป็นปัจจัยแก่มรณาสันนจิต ได้ ๑๖ ขณะ.

## ๓.หทยวัตถุที่เกิดขึ้นโดยอนุมานเอาว่าในขณะจิต ๑ ขณะ ก่อนหน้า จะออกจากนิโรธ สมาบัติ



ฐีติปัตตหทยวัตถุ ๑ รูป โคยอนุมานว่าเกิดขึ้นตรงอุปปาทักขณจิต ๑ ขณะ ก่อนหน้าจะ ออกจากนิโรธสมาบัติ — ผลจิตตุปบาท

๔.มรณาสันนวัตถุรูป ๖ ที่เกิดพร้อมกันกับอุปปาทักขณะของจิตขณะที่ ๑๗ ที่นับถอยหลัง ตั้งแต่จุติจิตขึ้นไป

#### ๔.๑ มรณาสันนปัญจวัตถุเป็นปัจจัย

ปัจจุบันปัญจารมณ์ ที่เรียกว่า กรรมนิมิต คตินิมิต



ฐีติปัตตมรณาสันนปัญจวัตถุ ๑ รูป ที่เกิดพร้อมกับอตีตภวังค์ เป็นปัจจัยแก่ ทวิปัญจ
 วิญญาณจิตตุปบาท

## ๔.๒ มรณาสันนหทยวัตถุเป็นปัจจัย ปัญจทวารมรณาสันนวิถี

ปัจจุบันปัญจารมณ์ ที่เรียกว่า กรรมนิมิต คตินิมิต



ฐีติ้ปัตตมรณาสันนหทยวัตถุ ๑ รูป ที่เกิดพร้อมกับอตีตภวังค์ **เป็นปัจจัยแก่** จิตตักขณะ ๑๕ มีภวังคจลนจิตตุปบาทเป็นอาทิ อันมีจุติจิตเป็นปริโยสาน

#### กามชวนมโนทวารมรณาสันวิถี



ฐีติปัตตมรณาสันนหทยวัตถุ ๑ รูป ที่เกิดพร้อมกับอุปปาทักขณจิตที่ ๑๗ ที่นับ ถอยหลังตั้งแต่จุติจิตขึ้นไป — • จิตตักขณะ ๑๖ มี ภวังคุปัจเฉทะ เป็นอาทิ อันมีจุติจิตเป็นปริโยสาน

\*\*\* มติของโบราณาจารย์ นี้ ก็คือมติของอรรถกถาจารย์ คังปรากฏ ในวิสุทธิมัคค ปกรณ์ ตอน รูปนิพพัตติปัสสนาการกถาว่า :

ปฏิสนุธิจิตุตสุส อุปฺปาทกุขเณ อุปฺปนฺนํ ฐานปฺปตฺตํ ปุเรชาตํ วตฺถํ นิสุสาย ทุติยภวงฺคํ อุปฺปชฺชติ. เตน สทฺธึ อุปฺปนฺนํ ฐานปฺปตฺตํ ปุเรชาตํ วตฺถํ นิสฺสาย ตติยภวงฺคํ อุปฺปชฺชติ. อิมินา นเยน ยาวตายุกํ จิตฺตปฺปวตฺติ เวทิตพฺพา. อาสนฺนมรณสุส ปน เอกเมว ฐานปฺปตฺตํ ปุเรชาตํ วตฺถํ นิสฺสาย โสพส จิตฺตานิ อุปฺปชฺชนฺติ.

ทุติยภวังค์ อาศัยซึ่งวัตถุที่เกิดก่อน ยังถึงความตั้งอยู่ ที่เกิดขึ้นตรงอุปปาทักขณะ ของปฏิสนธิจิต ย่อมเกิดขึ้น. ตติยภวังค์ อาศัยซึ่งวัตถุที่เกิดก่อน ยังถึงความตั้งอยู่ ที่เกิดขึ้น พร้อมกัน กับทุติยภวังคจิตนั้น ย่อมเกิดขึ้น. พึงทราบ ความเป็นไปของจิต ตลอดอายุ โดยนัยนี้. ส่วน สำหรับอาสันนมรณสัตว์ จิต ๑๖ ขณะ อาศัยซึ่งวัตถุที่เกิดก่อน ยังถึงความตั้งอยู่ รูปเดียวเท่านั้น ย่อมเกิดขึ้น.

มหาฎีกา อธิบายว่า : ฐานปุปตุตนุติ ฐิติกุขณปุปตุต์. เตนาติ ทุติยภวงุคจิตุเตน. วตุถุรูป์ เอกสุส จิตุตสุส นิสุสโย หุตุวา อญฺญสุส น โหติ ฐูเปตุวา มรณาสนุน์, ตสุมา วุตุตํ "เตน สทุธินุ"ติอาทิ.

บทว่า **ฐานปฺปตฺต** ความว่า ถึงฐีติกขณะ. บทว่า เตน โยค ทุติยภวงฺคจิตฺเตน – กับ ภวังคจิตขณะที่ ๒ นั้น. วัตถุรูป เป็นที่อาศัยของจิตขณะหนึ่ง ย่อมไม่เป็นที่อาศัย ของจิต ขณะอื่น เว้นไว้แต่มรณาสันนสัตว์, เพราะเหตุนั้น ท่านอาจารย์จึงกล่าวว่า พร้อมกัน กับทุติยภวังคจิตนั้น.

และยังปรากฏในมหาฎีกา ตอน วิญญาณักขันธกถา วัณณนา ว่า :

สุวาย์ ปจุจยภาโว น เอกสุมี น สมุภวตีติ เอกมุปิ จกุขุ วิญญาณสุส ปจุจโย โหตีติ จกุขุญจ ปฏิจุจ รูเป จ อุปฺปชุชติ จกุขุวิญญาณนุติ เอกวจเนน นิทฺเทโส กโต.

(11.1.1.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.000, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.000, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.00, 11.0.

ความเป็นปัจจัยนี้นั้น ย่อมไม่สำเร็จ ในรูปเดียว ก็หาไม่ เพราะเหตุนั้น จักขุ แม้รูปเดียว ย่อมเป็นปัจจัยแก่วิญญาณ เพราะเหตุนั้น จึงทรงกระทำนิทเทส ด้วยเอกวจนะว่า จักขุวิญญาณ อาศัย**ซึ่งจักข**ู และรูปทั้งหลาย ย่อมเกิดขึ้น. อนึ่ง ยังปรากฏในสัมโมหวิโนทนีย์ ตอนขันธวิภังค์ ปุพพาปรโต ว่า :

เอว์ จิตฺตํ ปุเรชาตํ วตฺถํ นิสฺสาย อุปฺปาทกฺขเณ อฏฺฐ รูปานิ คเหตฺวาว อุฏฺฐหติ. ปฏิสนฺธิกฺขเณ จ วตฺถุ ปุเรชาตํ หุตฺวา ปจฺจโย ภวิตํ น สกฺโกตีติ ปจฺจยเวกลุลตายปิ ปฏิสนฺธิจิตฺตํ รูปํ น สมฺฏฐาเปติ.

(ปฐมภวังก)จิต ก็เหมือนอย่าง(กลุ่มเห็ด เมื่อผุดขึ้นจากแผ่นดิน ย่อมเอาผงฝุ่นติดมา ด้วยพร้อมกับการผุดขึ้น)นั้น (ปฐมภวังคจิต)อาศัย ซึ่งวัตถุที่เกิดก่อน กำลังตั้งขึ้น ถือเอารูป ๘ อย่างเท่านั้น ในอุปปาทักขณะ. แต่ว่า วัตถุในปฏิสนธิขณะ ย่อมไม่อาจ เพื่อจะเป็นปุเรชาตปัจจัย(แก่ปฏิสนธิจิต) เพราะเหตุนั้น ปฏิสนธิจิต จึงชื่อว่า ย่อมยังรูป ให้ตั้งขึ้นไม่ได้ แม้เพราะความบกพร่องแห่งปัจจัย(คือวัตถุปุเรชาตปัจจัย).

## ๓๕.ปุเรชาตินทริยปัจจัย

ปัจจัย มัชฌิมายุกปัญจวัตถุ ที่เกิดพร้อมกันกับอตีตภวังค์ควงแรก(อรรถกถาจารย์)
หรือปัญจวัตถุทั้ง ๑ ชนิด ที่เข้าถึงฐีติปัตตะ ๔ ธ รูป (อาจารย์ภายหลัง)
ปัจจยุปบัน ทวิปัญจวิญญาณจิตตุปบาท ๑๐

- อธิปติยภูเฐน อุปการกา อิตฺถินฺทฺริยปุริสินฺทฺริยวหฺชา วีสตินฺทฺริยา อินฺทฺริยปจฺจโย. (เหมือน สห.อิน.)
- ความเป็นไปโดยประการต่าง ๆ บัณฑิตพึงทราบว่า เหมือนกันกับวัตถุปุเรชาต นิสสยะ เฉพาะส่วนที่เป็นปัญจวัตถุ ทุกประการ, ต่างตรงที่ปัจจัยนี้ มีอินทริยเป็นมูล มิใช่มีนิสสยะเป็นมูล.

### ๕.ปัจฉาชาตชาติ ๔ ปัจจัย

๓๖.ปัจฉาชาตปัจจัย ๓๓.ปัจฉาชาตวิปปยุตตปัจจัย ๓๘.ปัจฉาชาตัตถิปัจจัย ๓๕ปัจฉาชาตอวิคตปัจจัย

ปัจจัย จิต ๘๕ - ๑๑๗ เจตสิก ๕๒ ในอุปปาทักขณะและฐีติขณะ นับตั้งแต่ ปฐมภวังค์ เป็นต้น ที่เกิดหลัง ๆ ในปัญจโวการภูมิ โดยแน่นอน และไม่แน่นอน (เว้นอรูปวิบากจิต ๔ และปฏิสนธิจิตทั้งหมด)

ปัจจยุปบัน เอก. ทวิ. ติ. และจตุสมุฏฐานิกรูป ที่เกิดพร้อมกันกับขณะทั้ง ๓ ของจิตขณะก่อน ๆ มีปฏิสนธิจิต เป็นต้น ที่เกิดก่อนปัจจัย และเข้าถึงฐีติขณะ

- ปุเรชาตาน รูปธมฺมาน อุปตุฉมฺภกฏเฐน อุปการโก อรูปธมฺโม ปจฺฉาชาตปจฺจโย. อรูปธรรม ที่อุปการะ โดยอรรถว่าอุปัตถัมภ์ แก่รูปธรรมทั้งหลาย ที่เกิดก่อน ชื่อว่า ปัจฉาชาตปัจจัย. เหมือนอย่าง มโนสัญเจตนาหาร คือความหวังในอาหาร ที่อุปัตถัมภ์ แก่สรีระของลูกนกแร้งทั้งหลาย.
- เอกวตุถุกาทิภาวานุปคเมน อุปการกา รูปิโน ธมฺมา อรูปิน ธมฺมานํ, อรูปิโนปิ รูปินํ วิปฺปยุตฺตปจุจโย. (เหมือน สห.วิป.)
- ปจุจุปฺปนุนลกุขเณน อตุถิภาเวน ตาทิสสุเสว ธมุมสุส อุปตุถมุภกตุเตน อุป การโก ธมโม อตถิปจจโย. (เหมือน สห.อัตถิ)
- อตุถิปจุจยธมุมาเอว อวิคตภาเวน อุปการกตุตา อวิคตปจุจโย. (เหมือน สห.อวิคต)

ปุเรชาตสุสาติ เตส์ อุปฺปาทโต ปฐมตร์ ชาตสุส ชาติกุขณ์ อติกุกมิตุวา ฐิติปฺปตุตสุส. (ปฏุฐานอฏุฐกถา ปจุฉาชาตปจุจยนิทุเทส ข้อ ๑๑ หน้า ๔๒๖)

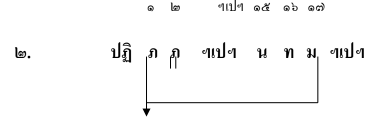
พระบาลีบทว่า เป็นปัจจัย แก่รูปกายนี้คือภูตและอุปาทายรูปที่มีจตุสมุฎฐาน ที่เกิดก่อน ได้แก่ แก่รูปกายที่ถึงฐีติ ก้าวล่วงแล้ว ซึ่งชาติขณะ ของรูปที่เกิดก่อนกว่า แต่การอุบัติขึ้น ของปัจจัยธรรมทั้งหลายเหล่านั้น.

#### อุทาหรณ์



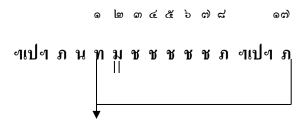
เอกชกาย คือ กัมมชกลาป ๓ - ๓ - ๔

• จิตตักขณะ ๑๖ มีปฐมภวังค์ เป็นต้น ที่เข้าถึงอุปปาทักขณะและฐิติขณะ **เป็นปัจจัย**แก่ เอกชกายและทวิชกาย



ติชกาย คือ กัมมชะ จิตตชะ อุตุชกลาป

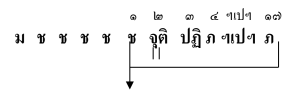
- จิตตักขณะ ๑๖ มี ทุติยภวังค์ เป็นต้น ที่เข้าถึงอุปปาทักขณะและฐีติขณะ **เป็นปัจจัย**แก่ ติชกาย
- ๑. คัพภเสยยกสัตว์ ในสัปดาห์ที่ ๒ หรือ ๑ อาหารชรูป เริ่มเกิดครั้งแรก



จตุชกาย คือกัมมชะ จิตตชะ อุตุชะ อาหารชกลาป

• จิตตักขณะ ๑๖ มี อาวัชชนะ เป็นต้น ที่เข้าถึงอุปปาทักขณะและฐิติขณะ **เป็นปัจจัย**แก่ จตุชกาย

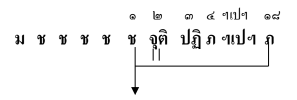
#### ๔. ในมรณาสันนวิถี



ทวิชกาย คือ จิตตชะ อุตุชกลาป ในรูปภูมิ ๑๕ ติชกาย คือ จิตตชะ อุตุชะ อาหารชกลาป ในกามภูมิ ๑๑

จุติจิต ในขณะทั้ง ๒ เท่านั้น \_\_\_\_\_ ทวิชกาย และติชกาย

### ๕. ในมรณาสันนวิถี



เอกชกาย คือ อุตุชกลาป ในรูปภูมิ ๑๕

• จุติจิต ในขณะทั้ง ๒ เท่านั้น — • เอกชกาย คืออุตุชกลาปที่เกิดตรงฐีติขณะ ของอันติมชวนะ

# **๖.รูปอาหารชาติ** ๓ ปัจจัย

## ๔๐.รูปอาหารปัจจัย ๔๑.อาหารัตถิปัจจัย ๔๒.อาหารอวิคตปัจจัย

**ปัจจัย** พหิทธโอชา คือ โอชารูปที่อยู่ในอาหารต่าง ๆ ที่เป็นกพฬิการาหาร คือของกินที่กระทำเป็นคำ ๆ หรือของคื่ม ทา ฉีด เป็นต้น ที่เข้าถึงฐีติขณะ (โดยชนกและอุปัตถัมภก)

**ปัจจยุปบัน** อาหารสมุฏฐานิกรูป ๑๒

- รูปารูปาน อุปตุถมุภกฏเฐน อุปการกา จตุตาโร อาหารา อาหารปจุจโย. (เหมือน นาม.อา.)
- ปจุจุปฺปนฺนลกุขเณน อตฺลิภาเวน ตาทิสสฺเสว ธมฺมสฺส อุปตฺลมฺภกฏูเฐน อุป การโก ธมฺโม อตฺลิปจุจโย. (เหมือน สห.อัตลิ)
- อตุถิปจุจยธมุมาเอว อวิคตภาเวน อุปการกตุตา อวิคตปจุจโย.(เหมือน สห.อวิคต)

### อีกนัยหนึ่ง

ปัจจัย อัชฌัตตจตุสมุฎฐานิกโอชา คือ กัมมชโอชา จิตตชโอชา อุตุชโอชา อาหารชโอชา และอุตุชโอชาที่เป็นพหิทธะ คือโอชารูปที่อยู่
ในอาหารต่าง ๆ ที่เข้าถึงฐีติขณะ

ปัจจยุปบัน จตุสมุฏฐานิกรูป มีกัมมชรูป ๒๐ เป็นต้น ที่ตั้งอยู่ในกลาปเดียวกันกับปัจจัย และ ที่ตั้งอยู่ในกลาปอื่น ๆ(เว้นโอชาปัจจัย ที่ตั้งอยู่ ในกลาปเดียวกันกับ ปัจจยุปบัน)

ในวิสุทธิมัคคปกรณ์ สัมมสนญาณ ตอนรูปนิพพัตติปัสสนาการกถา กล่าวว่า

๑. กมุมปจุจยอาหารสมุฎฐาน นาม กมุมสมุฎฐานรูเปสุ ฐานปุปตุตา โอชา อญญ่ โอชฎฐมก สมุฎฐาเปติ, ตตุราปิ โอชา ฐานปุปตุตา อญญูนุติ เอว จตสุโส วา ปญจ วา ปวตุติโย มเฎติ.

ชื่อว่า (อาหารช)รูป ที่มีธรรมมีกรรมเป็นปัจจัย คืออาหารเป็นสมุฎฐาน ย่อมสิบต่อ ซึ่งความเป็นไป ๔ หรือ ๕ วาระ อย่างนี้ คือ (กัมมช)โอชา ที่ถึงความตั้งอยู่ ในรูปทั้งหลาย อันมีกรรมเป็นสมุฎฐาน ย่อมทำกลุ่มรูปอันมีโอชาเป็นที่ ๘ กลุ่มอื่นให้เกิดขึ้น(ในสรีระ ที่มีอาหารซึมซาบ), (อาหารช)โอชา แม้ในโอชัฎฐมกรูปนั้น ที่ถึงความตั้งอยู่ ก็ทำกลุ่มรูปอันมีโอชาเป็นที่ ๘ กลุ่มอื่นอีกให้เกิดขึ้น.

กมุม ปจุจโย เอตสุสาติ กมุมปจุจย์, ตเทว จิตฺตํ, ตํ สมุฎฐานํ เอตสุสาติ กมุมปจุจยจิตฺตสมุฎฐานํ. (มหาฎีกา)

กรรมเป็นปัจจัย แก่ธรรมนี้ เพราะเหตุนั้น ธรรมนี้ ชื่อว่า **กัมมปัจจัย**(ธรรมมีกรรม เป็นปัจจัย), ธรรมมีกรรมเป็นปัจจัยนั้นนั่นแหละ เป็นวิบากจิต ฉะนั้น ชื่อว่า **กัมมปัจจยจิตต**, ธรรมมีกรรมเป็นปัจจัยเป็นวิบากจิตนั้น เป็นสมุฎฐาน แก่รูปนี้ เพราะเหตุนั้น รูปนี้ ชื่อว่า กัมมปัจจยจิตตสมุฎฐาน(รูป ที่มีธรรมมีกรรมเป็นปัจจัย คือวิบากจิตเป็นสมุฎฐาน).

จตสุโส วา ปญจ วา ปวตุติโย ฆเฏตีติ สทิสสนุตติวเสน จตสุโส วา ปญจ วา รูปกลาปปุปวตุติโย สนุตาเนติ. (มหาฎีกา)

คำว่า ย่อมสืบต่อ ซึ่งความเป็นไป ๔ หรือ ๕ วาระ อธิบายว่า ย่อมสืบต่อ ซึ่งความเป็นไปแห่งรูปกลาปทั้งหลาย ๔ หรือ ๕ วาระ ด้วยอำนาจแห่งสันตติที่เหมือนกัน.

ตตุล กมุมชโต ปวตุตาหารา วิเสสปจุจยลาเภ สติ ยลาวุตุตปริมาณาหิ ปวตุตีหิ อุทุธมุปิ ปวตุติโย น ฆเฏนุตีติ น สกุกา วตุตุํ. ตลา หิ " ทส ทุวาทส วาเร ปวตุตี ฆเฏติ. (มหาฎีกา)

ในกัมมปัจจยอาหารสมุฏฐานรูปนั้น อาหารที่เป็นไป เพราะเกิดแต่กรรม ครั้นเมื่อการได้ปัจจัยที่แตกต่าง มีอยู่(คืออุตุปัจจัยและอาหารปัจจัย) ไม่อาจเพื่อจะกล่าวว่า ไม่สืบต่อ ซึ่งความเป็นไป แม้ยิ่งขึ้น กว่าความเป็นไป อันมีปริมาณตามที่กล่าวแล้ว (ว่า ๔ หรือ ๕ วาระ). จริงโดยประการนั้นท่านอาจารย์จะกล่าวต่อไปว่า " ย่อมสืบต่อ ซึ่งความเป็นไป ๑๐ หรือ ๑๒ วาระ" (ใน อาหารปจุจยอาหารสมุฏฐานํ อุตุปจุจยอาหารสมุฏฐานํ) ดังนี้. ๒. จิตุตปจุจยอาหารสมุฏฐาน นาม จิตุตสมุฏฐานรูเปสุ ฐานปุปตุตา โอชา อญญ่ โอชฏฐมก สมุฏฐาเปติ, เอว เทฺว ติสุโส ปวตุติโย ฆเฏติ.

ชื่อว่า (อาหารช)รูป ที่มีธรรมมีจิตเป็นปัจจัย คืออาหารเป็นสมุฎฐาน อธิบายว่า (จิตตช)โอชา ที่ถึงความตั้งอยู่ ในรูปทั้งหลายอันมีจิตเป็นสมุฎฐาน ย่อมทำกลุ่มรูปอันมีโอชาเป็นที่ ๘ กลุ่มอื่นให้เกิดขึ้น, ย่อมสืบต่อซึ่งความเป็นไป ๒ หรือ ๓ วาระ อย่างนี้.

จิตุตสมุฎฐานอุตุอาหาเรหิ กมุมสมุฎฐานอุตุอาหารา พลวนุโต โหนุตีติ เตส์ วเสน จตุปญจปวตฺติฆฏน์ วุตฺตํ, จิตฺตสมุฎฐานานํ ปน วเสน ทุวตฺติปฺปวตฺติฆฏนํ ๓ํปากติกจิตฺตวเสน, มหคุคตานุตฺตรจิตฺตวเสน ปน พหุตราปิ ปวตฺติโย อิจฺฉิตพฺพา. ๓ํนิพฺพตฺตานํ จิตฺตชรูปานํ โอพารปฺปณีตภาวโต.

(มหาฏีกา)

อุตุและอาหารอันมีกรรมเป็นสมุฎฐานทั้งหลาย ย่อมเป็นธรรมที่มีกำลังกว่าอุตุและอาหารอันมีจิตเป็นสมุฎฐานทั้งหลาย เพราะเหตุนั้น ท่านอาจารย์ จึงกล่าว ความสืบต่อแห่งความเป็นไป ๔ หรือ ๕ วาระ ด้วยอำนาจแห่งอุตุและอาหารอันมีกรรม เป็นสมุฎฐานเหล่านั้น, อนึ่ง ท่านกล่าว ความสืบต่อแห่งความเป็นไป ๒ หรือ ๑ วาระ ด้วยอำนาจ แห่งอุตุและอาหารอันมีจิตเป็นสมุฎฐาน ด้วยสามารถแห่งจิตปกตินั้น, อนึ่ง แม้ความเป็นไป มากยิ่งกว่า ด้วยสามารถแห่งมหักคตจิตและอนุตตรจิต อันบัณฑิต พึงปรารถนา. เพราะความที่แห่งจิตตชรูปทั้งหลาย ที่บังเกิดขึ้นจากมหักคจิตและอนุตตรจิต นั้นเป็นจิตที่โอพารและประฉีต.

๓. อาหารปจุจยอาหารสมุฎฐาน นาม อาหารสมุฎฐานรูเปสุ ฐานปุปตุตา โอชา อณฺญู๋ โอชฎฺฐมกํ สมุฎฺฐาเปติ, ตตฺราปิ โอชา อณฺญฺนฺติ เอวํ ทส ทฺวาทส วาเร ปวตฺตึ ฆเฏติ.

ชื่อว่า (อาหารช)รูป ที่มีธรรมมีอาหารป็นปัจจัย คืออาหารเป็นสมุฏฐาน ย่อมสืบต่อ ซึ่งความเป็นไป ๑๐ หรือ ๑๒ วาระอย่างนี้คือ (อาหารช)โอชา ที่ถึงความตั้งอยู่ ในรูปทั้งหลายอันมีอาหารเป็นสมุฏฐาน ย่อมทำกลุ่มรูปอันมีโอชาเป็นที่ ๘ กลุ่มอื่น ให้เกิดขึ้น, (อาหารช)โอชา แม้ในโอชัฏฐมกรูปนั้น ที่ถึงความตั้งอยู่ ก็ทำกลุ่มรูปอันมีโอชา เป็นที่ ๘ กลุ่มอื่นอีกให้เกิดขึ้น.

เอกทิวส์ ปริภุตฺตาหาโร สตฺตาหมุปี อุปตุถมุเภติ. ทิพฺพา ปน โอชา เอกมาส์ เทฺวมาสมุปี อุปตฺถมุเภติ. (วิ.ม.)

อาหารที่บุคคลบริโภค ในวันหนึ่ง ย่อมอุปัตถัมภ์ แม้ตลอด 🛪 วัน. ส่วนทิพยโอชา ย่อมอุปัตถัมภ์ แม้ตลอด ๑ เคือน แม้ตลอด ๒ เคือน. มาตรา ปริภุตฺตาหาโรปิ ทารกสุส สรีร์ ผริตฺวา รูป สมุฏฺฐาเปติ. สรีเร มกฺขิตาหาโรปิ รูป สมุฏฐาเปติ. (วิ.ม.)

แม้อาหารที่มารดากลืนกิน **แผ่ไปสู่สรีระของทารก** ย่อมยังรูปให้ตั้งขึ้น. แม้อาหารที่ เขาทาไว้ ที่สรีระ ก็ย่อมยังรูป ให้ตั้งขึ้น.

ทารกสุส สรีร์ ผริตุวาติ นาภิมูลานุคตาหิ รสหรณีหิ ผริตุวา. (มหาฎีกา)

คำว่า **แผ่ไปสู่สรีระของทารก** อธิบายว่า แผ่ไป ด้วยอวัยวะที่นำรส อันไปตามสาย สะดือ. (มิใช่แผ่ไปสู่สรีระของทารก โดยตรงอย่างนั้น)

ตตุราย อาหาโร อาหารสมุฏฐานาน ชนโก หุตุวา ปจุจโย โหติ, เสสาน นิสุสยาหารอตุถือวิคตวเสนาติ. (วิ.ม.)

ในรูปที่มีสมุฎฐาน ๔ เหล่านั้น อาหารนี้ ย่อมเป็นชนกปัจจัย แก่รูปที่มีอาหาร เป็นสมุฎฐานทั้งหลาย, ย่อมเป็นปัจจัย แก่รูปที่มีสันตติ ๓ อันมีกรรม จิตและอุตุ เป็นสมุฎฐานที่เหลือทั้งหลาย ด้วยอำนาจแห่งนิสสยะ อาหาระ อัตถิและอวิคตะ.

กวพึการาหาโร หิ อญฺญาหารสมุฏฺฐิตสฺส ติสนฺตติรูปานญฺจ อุปตฺถมฺภกวเสน อตฺตนา อุปฺปาทิตสฺส ชนโก หุตฺวา ปจฺจโย โหติ. (มหาฏีกา)

เป็นความจริงว่า กวพิงการาหาร ย่อมเป็นปัจจัย ด้วยอำนาจอุปัตถัมภ์ แก่รูปที่เกิดขึ้นโดยอาหารอื่น และแก่รูปทั้งหลายที่มีสันตติ ๑, ย่อมเป็นชนกปัจจัย แก่รูปที่ตนทำให้เกิดขึ้น .

เอว์ อาหารปจุจโย โหนุโตเยว อตุถิอวิคตวเสนาปี ปจุจโย โหติ, นิสุสยภาโว ปน ปฏุฐานนเยน นตุถิ. อาหารปจุจยา ปวตุตมานานิ รูปานิ อาหารนิสุสยานิ นาม โหนุตีติ สุตุตนุตนเยน วุตุโตติ ทฏุฐพุโพ. (มหาฎีกา)

เมื่อเป็น อาหารปัจจัย อย่างนี้นั่นเอง ย่อมเป็นปัจจัย แม้ด้วยอำนาจแห่งอัตถิ และอวิคตะ, แต่ว่า ความเป็นนิสสยปัจจัย ย่อมไม่มี โดยปัฏฐานนัย. รูปทั้งหลาย ที่เป็นไปอยู่ เพราะอาหารปัจจัย ชื่อว่า มีอาหารเป็นนิสสยะ เพราะเหตุนั้น พึงทราบว่า ท่านอาจารย์กล่าวไว้ โดยสุตตันตนัย.

๔. อุตุปจุจยอาหารสมุฎฐาน นาม อุตุสมุฎฐานา ฐานปุปตุตา โอชา อญญู โอชฎฐมกํ สมุฎฐาเปติ, ตตุราปิ โอชา อญฺญนฺติ เอวํ ทส ทุวาทส วาเร ปวตฺติโย ฆเฏติ.

ชื่อว่า (อาหารช)รูป ที่มีธรรมมีอุตุเป็นปัจจัย คืออาหารเป็นสมุฎฐาน ย่อมสืบต่อ ซึ่งความเป็นไป ๑๐ หรือ ๑๒ วาระ อย่างนี้คือ(อุตุช)โอชา ที่ถึงความตั้งอยู่ อันมีอุตุ เป็นสมุฎฐาน ย่อมทำกลุ่มรูปอันมีโอชาเป็นที่ ๘ กลุ่มอื่นให้เกิดขึ้น, (อาหารช)โอชา แม้ในโอชัฏฐมกรูปนั้น ที่ถึงความตั้งอยู่ ก็ทำกลุ่มรูปอันมีโอชาเป็นที่ ๘ กลุ่มอื่นอีก ให้เกิดขึ้น

# อนึ่ง พึงทราบ ความเป็นไปแห่งอุตุชรูป ๔ หมวด ในวิสุทธิมัคคปกรณ์นั้นว่า:

๑. กมุมปจุจยอุตุสมุฎฐาน นาม กมุมชเตโชธาตุ ฐานปุปตุตา อุตุสมุฎฐาน โอชฎุฐมก สมุฎฐาเปติ, ตตุราปิ อุตุ อญฺญู โอชฎุฐมกนฺติเอว จตสฺโส วา ปญฺจ วา ปวตฺติโย ฆเฎติ.

ชื่อว่า (อุตุช)รูป ที่มีธรรมมีกรรมเป็นปัจจัย คืออุตุเป็นสมุฏฐาน ย่อมสืบต่อ ซึ่งความเป็นไป ๔ หรือ ๕ วาระ อย่างนี้คือ.(เหมือนอย่าง กัมมปัจจยอาหารสมุฏฐาน) ความว่า เตโชธาตุอันเกิดจากกรรม(กัมมชอุตุ) ที่ถึงความตั้งอยู่ ย่อมยังกลาปรูปอันมีโอชา เป็นที่ ๘ อันมีอุตุเป็นสมุฏฐานให้ตั้งขึ้น, (อุตุช)อุตุแม้ในโอชัฏฐมกรูปนั้น ย่อมยังกลาปรูป อันมีโอชาเป็นที่ ๘ กลาปอื่นให้ตั้งขึ้น

๒. จิตฺตปจฺจยอุตฺสมุฎฺฐานํ นาม จิตฺตสมุฎฺฐาโน อุตุ ฐานปฺปตฺโต อญฺญํ โอชฎฺฐมกํ สมุฎฺฐาเปติ, เอวํ เทฺว ติสฺโส ปวตฺติโย ฆเฏติ.

ชื่อว่า (อุตุช)รูป ที่มีธรรมมีจิตเป็นปัจจัย คืออุตุเป็นสมุฎฐาน ความว่า (จิตตช)อุตุ ที่มีจิตเป็นสมุฎฐาน ที่ถึงความตั้งอยู่ ย่อมยังกลาปรูปอันมีโอชาเป็นที่ ๘ กลาปอื่น ให้ตั้งขึ้น, ย่อมสืบต่อ ซึ่งความเป็นไป ๒ หรือ ๓ วาระ อย่างนี้.(เหมือนอย่าง จิตตปัจจยอาหารสมุฎฐาน)

๓. อาหารปจุจยอุตุสมุฏฐาน นาม อาหารสมุฏฐานา เตโชธาตุ ฐานปุปตุตา อุตุสมุฏฐาน โอชฏฐมก สมุฏฐาเปติ.

ชื่อว่า (อุตุช)รูป ที่มีธรรมมีอาหารเป็นปัจจัย คืออุตุเป็นสมุฎฐาน ความว่า เตโชธาตุ ที่มีอาหารเป็นสมุฎฐาน(อาหารชอุตุ) ที่ถึงความตั้งอยู่ ย่อมยังกลาปรูปอันมีโอชาเป็นที่ ๘ อันมีอุตุเป็นสมุฎฐานให้ตั้งขึ้น.(ย่อมสืบต่อ ซึ่งความเป็นไป ๑๐ หรือ ๑๒ วาระ เหมือนอย่าง อาหารปัจจยอาหารสมุฎฐาน หรือ อุตุปัจจยอาหารสมุฎฐาน)

อาหารปจุจยอุตุโนปี อุตุปจุจยาหารสุส วิย ทส ทุวาทส วาเร ปวตุติฆฐนา เวทิตพุพา. (มหาฏีกา)

ความสืบต่อแห่งความเป็นไป ๑๐ หรือ ๑๒ วาระ แม้ของอุตุที่มีอาหารเป็นปัจจัย คุจของอาหารที่มีอุตุเป็นปัจจัย อันบัณฑิตพึงทราบ. ๔. อุตุปจุจยอุตุสมุฏฐาน นาม อุตุสมุฏฐานา เตโชธาตุ ฐานปฺปตฺตา อญญู้ โอชฏุฐมกํ สมุฏฐาเปติ, ตตฺราปิ อุตุ อญญูนฺติ เอวํ ที่ฆมฺปิ อทฺธานํ อนุปาทินฺนปกฺเข ฐตฺ วาปิ อุตุสมุฏฐานํ ปวตฺตติแยว.

ชื่อว่า (อุตุช)รูป ที่มีธรรมมีอุตุเป็นปัจจัย คืออุตุเป็นสมุฏฐาน ความว่า เตโชธาตุ ที่มีอุตุเป็นสมุฏฐาน(อุตุชอุตุ) ที่ถึงความตั้งอยู่ ย่อมยังกลาปรูปอันมีโอชาเป็นที่ ๘ กลุ่มอื่น ให้ตั้งขึ้น, (อุตุช)อุตุแม้ในโอชัฏฐมกรูปนั้น ย่อมยังกลาปรูปอันมีโอชาเป็นที่ ๘ กลุ่มอื่น ให้ตั้งขึ้น โดยนัยดังกล่าวมานี้(ย่อมสืบต่อซึ่งความเป็นไป ๑๐ หรือ ๑๒ วาระ เหมือนอย่าง อุตุปัจจยอาหารสมุฏฐาน) แม้รูปที่มีอุตุเป็นสมุฏฐาน ที่ตั้งอยู่ ในฝ่ายแห่งอนุปาทินนรูป ย่อมเป็นไป แม้ตลอดกาลนานทีเดียว.

ตตุราย์ อุตุ อุตุสมุฏฐานาน์ ชนโก หุตฺวา ปจฺจโย โหติ, เสสาน์ นิสฺสยอตฺถิอวิคต วเสนาติ. (มหาฏีกา)

ในรูปที่มีสมุฎฐาน ๔ นั้น อุตุนี้ ย่อมเป็นชนกปัจจัย แก่รูปที่มีอุตุเป็นสมุฎฐาน ทั้งหลาย, ย่อมเป็นปัจจัย แก่รูปที่มีสมุฎฐานที่เหลือทั้งหลาย ด้วยอำนาจแห่งนิสสยะ อัตถิ และอวิคตะ.

# อุตุโน นิสฺสยโชตนายปี เอเสว นโย.(มหาฏีกา)

แม้ในการส่องสว่างความเป็นนิสสยะ ของอุตุ ก็มีนัยนี้นั่นแหละ(คือมีนัยเหมือน อย่างอาหารนั่นแหละ)

# พึงทราบ อุตุสมุฏฐาน แม้อื่นอีก ในอัฏฐสาลินี ตอนรูปกัณฑ์ หน้า ๔๐๐-๔๐๑

ตตุล จกุขุปฺปสาทาทิ อฏุฐวิธ์ รูป สทุธี หทยวตุลุนา **กมุมช**์ นาม. เกสมสุสู หตุลิทนฺตา อสฺสพาลา จามริพาลาติ เอวมาทิ **กมุมปจุจย**์ นาม.จกฺกรตนํ เทวตานํ อุยฺยานวิมานาทีนีติ เอวมาทิ **กมุมปจุจยอุตุสมุฏฺฐาน**ํ นาม.

ในเรื่องนั้น รูป ๘ อย่าง มีจักขุปสาทเป็นต้น กับด้วยหทยวัตถุ ชื่อว่า กัมมชรูป (รูปที่เกิดเพราะกรรม). รูปมีอาทิอย่างนี้คือ ผม หนวด งาของช้าง ขนหางของม้า ขนหางของจามรี ชื่อว่า กัมมปัจจยรูป(รูปที่มีกรรมเป็นปัจจัย). รูปมีอาทิอย่างนี้ว่า จักรรัตนะ อุทยานและวิมานเป็นต้น ของพวกเทวดา ชื่อว่า กัมมปัจจยอุตุสมุฏฐานรูป (รูปที่มีปัจจัยที่มีกรรมเป็นสหายคืออุตุเป็นสมุฏฐาน).

กมุมสหาโย ปจุจโย กมุมสุส วา สหายภูโต ปจุจโย กมุมปจุจโย, โสว อุตุ กมุมปจุจยอุตุ, โส สมุฏฐานํ เอตสุสาติ กมุมปจุจยอุตุสมุฏฐานนฺติ วจนตุโถ.

(มูลฎีกา หน้า ๑៩๒)

มีวจนัตถะว่า ปัจจัยที่มีกรรมเป็นสหาย หรือ ปัจจัยที่เป็นสหายของกรรม ชื่อว่า **กรรมปัจจัย,** ปัจจัยที่มีกรรมเป็นสหายนั้นนั่นเอง เป็นอุตุ ชื่อว่า **กัมมปัจจยอุตุ**, ปัจจัยที่มีกรรมเป็นสหายเป็นอุตุนั้น เป็นสมุฏฐาน ของรูปนั่น เพราะเหตุนั้น รูปนั่น ชื่อว่า **กัมมปัจจยอุตุสมุฏฐานรูป**(รูปที่มีปัจจัยที่มีกรรมเป็นสหายคืออุตุเป็นสมุฏฐาน)

วิสภาคาหาร เสวิตุวา อาตเป คจุฉนุตสุส ติลกกาพกุฎฐาทีนิ อุปุปชุชนุติ, อิท์ อาหารปจุจยอุตุสมุฎฐาน นาม.

เมื่อบุคคลเสพแล้ว ซึ่งวิสภาคาหาร เดินอยู่ ในท่ามกลางแคค ย่อมเกิด เกลื้อนคำคือ จุดตกกระเป็นต้น, นี้ ชื่อว่า อาหารปัจจยอุตุสมุฎฐานรูป(รูปที่มีปัจจัยที่มีอาหารเป็นสหาย คืออุตุเป็นสมุฎฐาน).

อุตุโต สมุฏุฐิต สุทุชฏุฐก อุตุสมุฏุฐาน นาม. ตสุมิมุป อุตุ อญญู อฏุฐก สมุฏุฐาเปติ, อิท อุตุปจุจย์ นาม. ตสุมิมุป อุตุ อญญู อฏุฐก สมุฏุฐาเปติ, อิท อุตุปจุจย์ นาม. ตสุมิมุป อุตุ อญญู อฏุฐก สมุฏุฐาเปติ, อิท อุตุปจุจยอุตุสมุฏุฐาน นาม เอว ติสุโสเยว สนุตติโย ฆฏุเฏต สกุโกติ, น ตโต ปร. อิมมตุถ อนุปาทินุนเกนาปี ที่เปต วฏุฏ ติ. อุตุสมุฏุฐาโน นาม วลาหโก. อุตุปจุจยา นาม วุฏุฐิธารา. เทเว ปน วุฏุเฐ พีชานิ วิฐหนุติ, ปถวี คนุธ มุญจติ, ปพุพตา นีลา ขายนุติ, สมุทุโท วฑฺฒติ, เอต์ อุตุปจุจยอุตุสมุฏุฐาน นาม.

สุทธัฏฐกรูป ที่ตั้งขึ้น เพราะอุตุ ชื่อว่า อุตุสมุฏฐาน(รูปมีอุตุเป็นสมุฏฐาน).
อุตุ แม้ในสุทธัฏฐกะนั้น ย่อมยังกลาปรูป ๘ อย่างอื่นให้ตั้งขึ้น, นี้ ชื่อว่า อุตุปัจจย
(รูปมีอุตุเป็นปัจจัย). อุตุ แม้ในกลาปรูป ๘ อย่างอื่นนั้น ก็ย่อมยังกลาปรูป ๘ อย่างอื่นอีก
ให้ตั้งขึ้น, นี้ ชื่อว่า อุตุปัจจยอุตุสมุฏฐาน(รูปมีปัจจัยที่มีอุตุเป็นสหาย คือ
อุตุเป็นสมุฏฐาน). ด้วยประการอย่างนี้ อุตุย่อมอาจ เพื่อจะสืบต่อสันตติรูป ๑ เท่านั้น, อื่น
จากนี้ไป อุตุย่อมไม่อาจเพื่อจะสืบต่อ. เนื้อความนี้ ย่อมควร เพื่อจะแสดง แม้
โดยอนุปาทินนรูป. เช่นว่า วลาหก(เมฆ) ชื่อว่า มีอุตุเป็นสมุฏฐาน. สายฝน ชื่อว่า
มีอุตุเป็นปัจจัย. ส่วนว่า เมื่อฝนตกแล้ว พีชะทั้งหลาย ย่อมงอกขึ้น, แผ่นดิน ย่อมส่งกลิ่น,
ภูเขา ย่อมปรากฏเป็นสีเขียว, น้ำทะเล ย่อมมากขึ้น, ด้วยอาการอย่างนี้ ก็ชื่อว่า
อุตุปัจจยอุตุสมุฏฐาน(รูปมีปัจจัยที่มีอุตุเป็นสหาย คืออุตุเป็นสมุฏฐาน).

"อากาเส อนฺตลิกฺเข หตุถิมฺปี ทสฺเสนฺติ, อสฺสมฺปี ทสฺเสนฺติ, รถมฺปี ทสฺเสนฺติ, วิวิชมฺปี เสนาพฺยูหํ ทสฺเสนฺตี"ติ (ปฏิ. ม.) อิทํ จิตฺตปจฺจยอุตุสมุฏฺฐานํ นาม.

คำที่ท่านกล่าวไว้ในปฏิสัมภิทามัคค์ว่า "ย่อมแสดงซึ่งรูปช้างบ้าง, ย่อมแสดงซึ่งรูป ม้าบ้าง, ย่อมแสดงซึ่งรูปรถบ้าง, ย่อมแสดงซึ่งรูปกระบวนทัพต่าง ๆ บ้าง ในอากาศคือ กลางหาว" นี้ ชื่อว่า จิตตปัจจยอุตุสมุฎฐาน(รูปมีปัจจัยที่มีจิตเป็นสหาย คืออุตุ เป็นสมุฎฐาน).

# เหตุและปัจจัยของรูปกายในวิสุทธิมัคค์ ตอนปัจจยปริคคหกถา มีว่า:

ตสุเสว์ นิพุพตุตมานสุส อวิชุชา ตณุหา อุปาทาน กมุมนุติ อิเม จตุตาโร ธมุมา นิพุพตุตกตุตา เหตุ, อาหาโร อุปตุถมุภกตุตา ปจุจโยติ ปญจ ธมุมา เหตุปจุจยา โหนุติ. เตสุปิ อวิชุชาทโย ตโย อิมสุส กายสุส มาตา วิย ทารกสุส อุปนิสุสยา โหนุติ. กมุม ปิตา วิย ปุตุตสุส ชนก์.อาหาโร ธาตี วิย ทารกสุส สนุธารโก"ติ.

สำหรับรูปกายที่บังเกิดอยู่ อย่างนี้นั้น ย่อมมีธรรม ๕ ประการ เป็นเหตุและปัจจัย (ตามสมควร) อธิบายว่า ธรรม ๔ ประการเหล่านี้ คือ "อวิชชา ตัณหา อุปาทาน กรรม" จัดเป็นเหตุ เพราะความเป็นผู้ทำให้บังเกิด, อาหารจัดเป็นปัจจัย เพราะความเป็นผู้อุปัตถัมภ์. แม้ในบรรดาธรรม ๕ ประการเหล่านั้น ธรรม ๓ ประการ มีอวิชชาเป็นต้น ย่อมเป็นอุปนิสสยะแก่กายนี้ คุจมารดา เป็นอุปนิสสยะ แก่ทารก ฉะนั้น. กรรมเป็นชนกะ คุจบิดาเป็นชนกแก่บุตร ฉะนั้น. อาหารเป็นผู้อุ้มชู คุจพี่เลี้ยงเป็นผู้อุ้มชู แก่ทารก ฉะนั้น".

มหาฎีกาไขความว่า ด้วยคำว่า **เพราะความเป็นผู้ทำให้บังเกิด** นี้ท่านอาจารย์ ย่อมแสดงว่า ธรรมทั้งหลาย มีอวิชชาเป็นต้น ชื่อว่า เป็นเหตุ เพราะความเป็นอสาธารณ การณะ แก่รูปกาย คุจพีชะเป็นอสาธารณการณะ แก่อังกุระคือหน่อ ฉะนั้น.

ส่วน ด้วยกำว่า **เพราะความเป็นผู้อุปัตถัมภ์** นี้ ท่านอาจารย์ย่อมแสดงว่า อาหาร ชื่อว่า เป็นปัจจัย เพราะความเป็นสาธารณการณะ (แก่รูปกาย) คุจสิ่งแวคล้อมมี ดินและน้ำ เป็นต้นเป็นสาธารณการณะ แก่อังกุระคือหน่อ ฉะนั้น.

### ว่าด้วยปัจจัยขณะของจิต อุตุและอาหาร

**จิตุต์ จิตุตสมุฏุฐานสุส อุปฺปหุหมาน์ รูปสุส ปจุจโย โหติ.** (วิ.ม.ปจุจยปริคุคห) จิตที่กำลังเกิด ย่อมเป็นปัจจัย แก่รูปที่มีจิตเป็นสมุฏฐาน.

มหาฎีกาว่า: ยสุมา อนนุตราทิปจุจยลาภโต อุปฺปาทกุขเณ เอว จิตุตสุส พลวตา, ตสุมา ตํ อุปฺปชุชมานเมว รูปํ ชเนตีติ อาห "จิตุตํ จิตุตสมุฏฐานสุส อุปฺปชุชมานนุ"ติ. เพราะว่า ความที่จิตเป็นธรรมมีกำลัง ในอุปปาทักขณะเท่านั้น เพราะการได้ปัจจัย มือนันตระเป็นต้น, เพราะเหตุนั้น จิตนั้น กำลังเกิดขึ้นนั่นเอง ย่อมยังรูปให้เกิดขึ้น ฉะนั้น ท่านอาจารย์ จึงกล่าวว่า จิตที่กำลังเกิด ย่อมเป็นปัจจัย แก่รูปที่มีจิตเป็นสมุฏฐาน.

ยานิ เจตุถ รูป์ ชนยนฺติ, ตานิ น ฐิติกุขเณ ภงุคกุขเณ วา, ตทา หิ จิตุตํ ทุพฺพลํ โหติ. อุปฺปาทกุขเณ ปน พลวํ, ตสฺมา ตํ ตทา ปุเรชาตํ วตฺถํ นิสฺสาย รูป์ สมุฏฺฐาเปติ.

(วิ.ม. สมุมสน รูปนิพุพตุติปสุสนาการกถา)

อนึ่ง ในจิตทั้งหลายเหล่านี้ จิตทั้งหลายเหล่าใด ทำรูปให้เกิด, จิตทั้งหลายเหล่านั้น ไม่ได้ทำรูปให้เกิด ในฐิติขณะ หรือ ในภังคขณะ, เพราะว่า ในกาลนั้น จิตย่อมเป็นธรรม ทุรพล. ส่วน ในอุปปาทักขณะเป็นธรรมมีกำลัง, เพราะเหตุนั้น จิตนั้น อาศัยอยู่ ซึ่งวัตถุ ที่เกิดก่อน ในกาลนั้น ย่อมทำรูปให้ตั้งขึ้น.

มหาฎีกาอธิบายว่า อ**ุปฺปาทกุบเณ ปน พลว อนนุตราทิปจุจยลาภโต.** ส่วน ในอุปปาทักขณะเป็นธรรมมีกำลัง เพราะการได้ปัจจัยมือนันตระเป็นต้น.

อุต**อาหารา อุตุอาหารสมุภูฐานสุส ฐิติกุขเณ ปจุจยา โหนฺติ.**(วิ.ม.ปจุจยปริคฺคห) อุตุและอาหาร ย่อมเป็นปัจจัย ในฐีติขณะ แก่รูปที่มีอุตุและอาหารเป็นสมุฏฐาน.

มหาฏีกาว่า: ยสุมา ปน รูปสุส ฐิติกุขเณ พลวตา ปจุฉาชาตาทิปจุจยลาภโต, ตสุมา วุตุต์ " อุตุอาหารา ๆเปๆ โหนุตีติ"ติ, พาหิร์ อุต์, อาหารญจ ปจุจย์ ลภิตฺวา อตฺตโน ฐิติกุขเณ อุตุอาหารา รูป์ ชเนนุตีติ อตฺโล.

อนึ่ง เพราะว่า ความที่รูป เป็นธรรมมีกำลัง ในฐีติขณะ เพราะการได้ปัจจัย มีปัจฉาชาตะเป็นต้น, เพราะเหตุนั้น ท่านอาจารย์ จึงกล่าวว่า "อุตุและอาหาร ย่อมเป็นปัจจัย ในฐีติขณะ แก่รูปที่มีอุตุและอาหารเป็นสมุฎฐาน". ความว่า (อัชฌัตต)อุตุและอาหาร ได้แล้วซึ่งอุตุและอาหารภายนอกเป็นปัจจัย ย่อมยังรูปให้เกิดขึ้น ในฐีติขณะ.

ในข้อที่ว่า "(อัชฌัตต)อุตุและอาหาร ได้แล้วซึ่งอุตุและอาหารภายนอก เป็นปัจจัย ย่อมยังรูปให้เกิดขึ้น ในฐีติขณะ.นี้ สมคังในอภิธัมมัตถสังคหะปริจเฉทที่ ๖ ว่า:

### รูปโลเก ปน ฆานชิวุหากายภาวทสกานิ เจว อาหารชกลาปานิ จ น ลพฺภนฺติ.

ส่วน ในรูปโลก ย่อมไม่ได้ ซึ่งฆานทสกะ ชิวหาทสกะ กายทสกะ และภาวทสกะ ทั้งหลายแน่นอน และย่อมไม่ได้ ซึ่งอาหารชกลาปทั้งหลายด้วย.

วิภาวินีฎีกาอธิบายว่า: อาหารชกลาปานิ จ น ลพุภนุติ อชุโณหฎาหาราภาเวน สรีรคตสุสปิ อาหารสุส รูปสมุฎฐาปนาภาวโต. พาหิรญหิ อุตํ อาหารญจ อุปนิสุสยํ ลภิตฺวา อุตุอาหารา รูปํ สมุฎฐาเปนฺติ. คำว่า **และย่อมไม่ได้ซึ่งอาหารชกลาปทั้งหลายด้วย** เพราะอาหารแม้ที่เป็นไปอยู่ ในสรีระ ไม่มีการยังรูปให้ตั้งขึ้น เพราะความไม่มีแห่งอาหารที่กลืนกิน. จริงทีเดียว อุตุและอาหาร ได้แล้วซึ่งอุตุและอาหารภายนอกเป็นอุปนิสสยะ ย่อมยังรูปให้ตั้งขึ้น.

ถามว่า ก็ ปฏิสนธิจิต มีจุติจิตเป็นอนันตรปัจจัยเป็นต้น แต่เพราะเหตุไรเล่า ปฏิสนธิจิตในอุปปาทักขณะ จึงไม่ยังจิตตชรูปให้ตั้งขึ้น, ก็ในเรื่องนี้ ท่านอัฎฐกถา ขันธวิภังค์ อธิบายว่า:

ตตุล ปฏิสนุธิจิตุต์ ตาว วตุลุโน ทุพฺพลตาย อปฺปติฏุฐิตตาย ปจุจยเวกลุลตาย อาคนุตุกตาย จ รูป น สมุฏฺฐาเปติ. ตตุล หิ สหชาต วตฺลุ อุปฺปาทกฺขเณ ทุพฺพลํ โหตีติ วตฺลุโน ทุพฺพลตาย รูป น สมุฏฺฐาเปติ. ยลา จ ปปาเต ปตนฺโต ปุริโส อญฺญฺสฺส นิสฺสโย ภวิตุํ น สกฺโกติ เอวํ เอตมฺปิ กมฺมเวคกฺขิตฺตตฺตา ปปาเต ปตมานํ วิย อปฺปติฏฺฐิตํ. อิติ กมฺมเวคกฺขิตฺตตฺตา อปฺปติฏฺฐิตตายปิ รูป น สมุฏฐาเปติ.

ปฏิสนุธิจิตุตญจ วตุถุนา สทุธิ อปจุฉาอปุเร อุปฺปนุน. ตสุส วตุถุ ปุเรชาต์ หุตุวา ปจุจโย ภวิตุ น สกุโกติ. สเจ สกุกูเณยุย รูป สมุฏุฐาเปยุย. ยตุราปิ วตุถุ ปุเรชาต์ หุตุวา ปจุจโย ภวิต สกุโกติ ปเวณี มฏิยติ ตตุราปิ จิตุต์ องุคโต อปริหีนเยว รูป สมุฏุฐาเปติ. ยทิ หิ จิตุต์ ฐานกุขเณ วา ภงุคกุขเณ วา รูป สมุฏุฐาเปติ. ยถา ปน อหิจุฉตุตกมกุล ปถวิโต อุฏุฐหนุต์ ปสุจุณฺณ คเหตุวาว อุฏุฐหติ เอว จิตุต์ ปุเรชาต์ วตุถุ นิสุสาย อุปฺปาทกุขเณ อฏุฐ รูปานิ คเหตุวาว อุฏุฐหติ. ปฏิสนุธิกุขเณ จ วตุถุ ปุเรชาต์ หุตุวา ปจุจโย ภวิตุ น สกุโกตีติ ปจุจยเวกลุลตายปิ ปฏิสนุธิจิตุต์ รูป น สมุฏุฐาเปติ.

ยถา จ อาคนุตุกปุริโส อคตปุพฺพํ ปเทสํ คโต อญฺเญสํ เอถ โภ อนฺโตคาเมโว อนุนปานคนฺธมาลาทีนิ ทสฺสามี'ติ วตฺตุ น สกฺโกติ อตฺตโน อวิสยตาย อปฺปหุตตาย เอว เมว ปฏิสนฺธิจิตฺตํ อาคนฺตุกนฺติ อตฺตโน อาคนฺตุกตายปี รูปํ น สมุฎฺฐาเปติ. อปิจ สมติส กมฺมชรูปานิ จิตฺตสมุฎฺฐานรูปานํ ฐานํ คเหตฺวา ฐิตานีติปิ ปฏิสนฺธิจิตฺตํ รูปํ น สมุฎฺฐาเปติ.

ในจิต ๑๖ ควงเหล่านั้น ปฏิสนธิจิตก่อน ย่อมยังรูปให้ตั้งขึ้นไม่ได้ เพราะความทุรพลแห่งวัตถุ ๑ เพราะความไม่ตั้งมั่น(แห่งปฏิสนธิจิต) ๑ เพราะความ บกพร่องแห่งปัจจัย ๑ และเพราะความเป็นจิตจรมาใหม่ ๑.

เป็นความจริงว่า บรรดาเหตุ ๔ ประการเหล่านั้น วัตถุที่เกิดพร้อมกับปฏิสนธิจิต ย่อมเป็นสภาพทุรพล ในอุปปาทักขณะ (เพราะเป็นไปอาศัยวัตถุ ที่ทุรพลอันเว้น จากปัจฉาชาตปัจจัย และ ไม่มีการอุปัตถัมภ์จากอาหารเป็นต้น)เพราะเหตุนั้นปฏิสนธิจิตนั้น ย่อมยังรูปให้ตั้งขึ้น ไม่ได้ เพราะความทุรพลแห่งวัตถุ(ที่เป็นอัญญูมัญญูปัจจัย แก่ปฏิสนธิจิตนั้น, เพระเหตุนั้น แม้ปฏิสนธิจิต ในอุปปาทักขณะ มีกำลังเพราะอนันตร ปัจจัยเป็นต้นที่แผ่ไปในอุปปาทักขณะ แต่มีกำลังน้อย เพราะอาศัยวัตถุที่ทรามกำลัง).

(คำทั้งหลายที่ว่า วัตถุที่เกิดพร้อมกับปฏิสนธิจิตย่อมเป็นสภาพทุรพล ในอุปปาทักขณะ นี้ พึงทราบว่า ท่านกล่าวหมายรวมถึง ความทุรพล ในอุปปาทักขณะ แห่งรูปทั้งปวง เพราะเว้นจากปัจฉาชาตปัจจัย และไม่มีการอุปัตถัมภ์จากอาหารเป็นต้น, เป็นความจริงว่า อัชฌัตตโอชา พึงเป็นอาหารปัจจัยได้ ต้องได้พาหิรโอชาเป็นปัจจัย เพราะเหตุนั้น อัชฌัตตโอชา อย่างเดียว ย่อมยังรูปให้ตั้งขึ้นไม่ได้ ดังเช่นอัชฌัตตโอชา ของรูปพรหมทั้งหลาย.)

อนึ่ง บุรุษที่กำลังตกไป ในเหว ย่อมไม่อาจ เพื่อจะเป็น ที่อาศัย ของคนอื่นได้ ฉันใด, ปฏิสนจิตแม้นี้ ก็ฉันนั้น เป็นจิตไม่ตั้งมั่น เป็นเหมือนว่า กำลังตกไป ในเหว เพราะความที่ถูกกรรมซัดไป. เพราะเหตุนั้น ปฏิสนธิจิตนั้น ย่อมยังรูปให้ตั้งขึ้น ไม่ได้ แม้เพราะความไม่ตั้งมั่น เหตุเพราะความที่ถูกกรรมซัดไป. (ส่วน วิปากสันตติอื่น จากปฏิสนธิ แม้ถูกกรรมซัดมาเหมือนกัน แต่ก็ยังรูปให้ตั้งขึ้นได้ เพราะเป็นจิตที่ตั้งมั่น ในความสืบต่อที่สม่ำเสมอกัน เพราะได้ ซึ่งอนันตรปัจจัยและปุเรชาตปัจจัยนั่นเอง)

อนึ่ง ปฏิสนธิจิต เกิดขึ้น ไม่ก่อนไม่หลัง กับด้วยวัตถุ, วัตถุ ย่อมไม่อาจเพื่อจะเป็น ปุเรชาตปัจจัย แก่ปฏิสนธิจิตนั้น. ถ้าว่า พึงอาจ, ก็พึงยังรูปให้ตั้งขึ้น. วัตถุ ย่อมอาจ เพื่อจะเป็นปุเรชาตปัจจัย แม้ในกาลใด, ประเพณี ย่อมสืบต่อ, แม้ในกาลนั้น จิตที่ไม่เสื่อม จากองค์(ฌาน)เท่านั้น จึงยังรูปให้ตั้งขึ้น. จริงทีเดียว ถ้าว่า จิตพึงยังรูปให้ตั้งขึ้นได้ ในขณะตั้งอยู่ หรือในภังคักขณะ, แม้ปฏิสนธิจิต ก็พึงยังรูปให้ตั้งขึ้น. แต่ว่า จิตย่อมยังรูปให้ตั้งขึ้น ในขณะทั้งสองนั้นไม่ได้. เหมือนอย่างว่า กลุ่มเห็ด เมื่อผุดขึ้น จากแผ่นดิน ย่อมเอาผงฝุ่นติดขึ้นมาด้วย ฉันใด. (ปฐมภวังค)จิต ก็เหมือนอย่าง(กลุ่มเห็ด เมื่อผุดขึ้น จากแผ่นดิน ข่อมเอาผงฝุ่นติดมาด้วยพร้อมกับการผุดขึ้น)นั้น (ปฐมภวังคจิต) อาศัย ซึ่งวัตถุ ที่เกิดก่อน กำลังตั้งขึ้น ถือเอารูป ๘ อย่างเท่านั้น ในอุปปาทักขณะ. แต่ว่า วัตถุ ในปฏิสนธิจิต จึงชื่อว่า ย่อมยังรูปให้ตั้งขึ้นไม่ได้ แม้เพราะความบกพร่องแห่งปัจจัย (คือวัตถุปุเรชาตปัจจัย).

อนึ่ง บุคคลผู้มาใหม่ ถึงประเทศ ที่ตนยังไม่เคยมา ย่อมไม่อาจเพื่อจะพูดแก่คน อื่น ๆ ว่า คูก่อนท่านผู้เจริญ พวกท่านจงมาภายในบ้านเถิด ข้าพเจ้าจักให้ ซึ่งวัตถุทั้งหลายมีข้าว น้ำดื่ม ของหอมและระเบียบคอกไม้เป็นต้น แก่พวกท่าน ดังนี้ เพราะความที่บ้านนั้นไม่ใช่วิสัยของตน(ผู้เป็นอาคันตุกะ) เพราะความที่ตนมิได้ เป็นอิสสระในบ้านนั้น ฉันใด, ปฏิสนธิจิต เป็นจิตจรมาใหม่ ก็ฉันนั้นเหมือนกัน เพราะเหตุนั้น ปฏิสนธิจิตนั้น ย่อมยังรูปให้ตั้งขึ้นไม่ได้ แม้เพราะความที่เป็นผู้มาใหม่ ของตน.

อีกอย่างหนึ่ง กรรมชรูป ๑๐ ถ้วน ถือเอา ซึ่งฐานะแห่งรูปที่มีจิตเป็นสมุฎฐาน ตั้งอยู่ แม้เพราะเหตุนี้ ปฏิสนธิจิต ย่อมยังรูปให้ตั้งขึ้นไม่ได้.

# อรรถกถาขันชวิภังค์ ท่านได้กล่าวอาหารปัจจัยไว้อย่างนี้ว่า:

กพพิงุการาหาโรปี ฐาน ปตุวา อฏุฐ รูปานิ สมุฏุฐาเปติ. กุโต ปนสุส กพพิงุการาหาโรติ ? มาติโต. วุตุตมุปี เจต่

"ยญจสุส ภุญชตี มาตา อนุน ปานญจ โภชน์.
เตน โส ตตุถ ยาเปติ มาตุ กุจุฉิกโต นโร"ติ.(สํ.สํ.)

เอว กุจุฉิคโต ทารโก มาตรา อชุโณหฏอนุนปานโอชาย ยาเปติ. สาวฐานปุปตุตา อฏุฐ รูปานิ สมุฏฺฐาเปติ. นนุ จ สา โอชา ขรา ? วตฺถุ สุขุมํ ? กถํ ตตฺถ ปติฏฺฐาตีติ ? ปฐมํ ตาว น ปติฏฺฐาติ, เอกสฺส วา ทฺวินฺนํ วา สตฺตาหานํ คตกาเถ ปติฏฺฐาติ. ตโต ปน ปุเร วา ปติฏฺฐาตุ ปจฺฉา วา, ยทา มาตรา อชฺโณหฏอนฺนปานโอชา ทารกสฺส สรีเร ปติฏฺฐาติ ตทา อฏฺฐ รูปานิ สมุฏฺฐาเปติ.

โอปปาติกสุสาปี ปกติปฏิยตุตาน ขาทนียโภชนียาน อตุถิฏุฐาเน นิพุพตุตสุส ตานิ คเหตุวา อชุโณหรโต ฐานปุปตุตา โอชา รูป สมุฏุฐาเปติ. เอโก อนุนปานรหิเต อรญฺญ นิพุพตุตติ มหาฉาตโก โหติ อตุตโนว ชิวุหาย เขพ ปริวตุเตตุวา คิลติ. ตตุราปิสุส ฐานปุปตุตา โอชา รูป สมุฏฺฐาเปติ.

แม้กพพิงการาหาร ถึงฐานะ ย่อมยังรูปทั้งหลาย ๘ ให้ตั้งขึ้น.

ถามว่า กพพิงการาหาร ของคัพภเสยยกสัตว์นั้น จักมาแต่ที่ไหน

ตอบว่า จักมา แต่มารคา
แม้ข้อนี้ ก็สมกับพระคำรัสที่ตรัสว่า

ยญจสุส ภุญชตี มาตา อนุน์ ปานญจ โภชน์ เตน โส ตตุถ ยาเปติ มาตุ กุจฺฉิคโต นโร. (สํ.สคาถวคฺค)

มารคาของสัตว์ในครรภ์นั้น บริโภค ข้าว น้ำ และโภชนะอย่างใด นระนั้นผู้อยู่ในท้องของมารคา ย่อมยังอัตตภาพให้เป็นไป ด้วยอาหารนั้น ในครรภ์นั้น.

ทารกผู้อยู่ในครรภ์ ย่อมยังอัตภาพให้เป็นไป ด้วยโอชาแห่งข้าวและน้ำ ที่มารดากลืนเข้าไป ด้วยประการฉะนี้. โอชานั้น ถึงฐีติขณะเท่านั้น ย่อมยังรูป ๘ อย่าง ให้ตั้งขึ้น.

ถามว่า ก็โอชานั้น เป็นของหยาบ(หมายเอาโอชาที่เป็นไปพร้อมกับวัตถุ เพราะโอชาเป็นสุขุม โดยสภาวะ), วัตถุ เป็นของละเอียด มิใช่หรือ, (โอชา)ดำรงอยู่ ในวัตถุนั้น ได้อย่างไร ? ตอบว่า ครั้งแรก ยังไม่ดำรงอยู่ก่อน, แต่เมื่อเวลาผ่านไป หนึ่งหรือสองสัปดาห์ จึงดำรงอยู่ได้. แต่ว่าโอชานั้น ดำรงอยู่ก่อนหรือหลังก็ตามจากเวลา นั้น. ในกาลใด โอชาแห่งข้าวและน้ำ ที่มารดากลืนกิน ดำรงอยู่ในสรีระของทารก, ในกาลนั้น ย่อมยังรูป ๘ อย่างให้ตั้งขึ้น.

แม้โอปปาติกสัตว์ ผู้เกิดในที่มีขาทนียะและโภชนียะอันกรรมตกแต่งไว้ตามปกติ เมื่อถือเอาซึ่งอาหารเหล่านั้น กลืนกินอยู่ โอชาที่ถึงฐีติ ย่อมยังรูปให้ตั้งขึ้น. โอปปาติกสัตว์ บางตน บังเกิด ในป่า เว้นจากข้าวและน้ำ,ย่อมมี ความหิวโหยมาก, จึงตะล่อมซึ่งเขพ ะด้วยลิ้นของตนนั่นเอง ย่อมกลืนเข้าไป. โอชาที่ถึงฐีติของโอปปาติกสัตว์นั้น ย่อมยังรูปให้ ตั้งขึ้น แม้ในสรีระนั้น.

บัณฑิตพึงทราบ อาหาร แม้ในธัมมสังคณี ตอนรูปกัณฑ์ รูปวิภัตติ์ ที่ตรัสไว้ อย่างนี้ ว่า : กตม ตำ รูป กพพึกาโร อาหาโร ? โอทโน กุมฺมาโส สตฺตุ มจฺโฉ ม่สำ ขีรำ ทธิ, สปฺปี นวนีตำ เตลำ มธุ ผาณิตำ, ยำ วา ปนญฺญมฺปี อตฺถิ รูป, ยมฺหิ ยมฺหิ ชนปเท เตลำ เตลำ สตฺตานำ มุขาสิยำ ทนฺตวิขาทนำ คลชฺโณหรณียำ กุจฺฉิวิตฺฉมฺภนำ, ยาย โอชาย สตฺตา ยาเปนฺติ, อิทำ ตำ รูป กพพึกาโร อาหาโร.

รูปที่เรียกว่า กพพิงการาหาร นั้น เป็นใฉน?

ข้าวสุก ขนมสด ขนมแห้ง ปลา เนื้อ นมสด นมส้ม, เนยใส เนยข้น น้ำมันน้ำผึ้ง น้ำอ้อย, ก็หรือรูปแม้อื่นใด มีอยู่, อันเป็นของใส่ปาก ขบเคี้ยว กลืนกิน อิ่มท้อง ของสัตว์ทั้งหลายเหล่านั้นๆ ในชนบทใดๆ, สัตว์ทั้งหลาย เป็นไปอยู่ ด้วยโอชา อันใด, รูปนี้นั้น เรียกว่า กพพิงการาหาร. อัฏฐสาลินี อธิบายว่า: กพพิงุการาหารนิทุเทเส กพพํ กรียตีติ กพพิงุกาโร. อาหรียตีติ อาหาโร. กพพํ กตุวา อชุโณหรียตีติ อตุโล. รูป วา อาหรตีติปี 'อาหาโร'. เอวํ วตุถุ วเสน นามํ อุทุธริตุวา ปุน วตุถุวเสเนเวตํ ปเภทโต ทสุเสตุ โอทโน กุมฺมาโสติอาทิ วุตฺตํ. โอทนาทีนิ หิ ผาณิตปริยนฺตานิ ทุวาทส อิธาธิปุเปตสุส อาหารสุส วตุถูนิ. ปาพิยํ อนาคตานิ มูลผลาทีนิ เยวาปนกํ ปวิฏฺฐานิ.

อิทานิ ตานิ มูลผลาทีนิ กตุตพุพโต ทสุเสตุ ยมุหิ ยมุหิ ชนปเทติอาทิมาห. ตตุล มูเขน อสิตพุพ์ ภุญชิตพุพนุติ มุขาสิย์. ทนุเตหิ วิขาทิตพุพนุติ ทนุตวิขาทน์. คเลน อชุโณหริตพุพนุติ คลชุโณหรณีย์. อิทานิ ตํ กิจุจวเสน ทสุเสตุ กุจุฉิวิตุลมุภนนุติ อาห. ตณุหิ มูลผลาทิ โอทนกุมุมาสาทิ วา อชุโณหฏ่ กุจุฉี วิตุลมุเภติ. อิทมสุส กิจุจ์. ยาย โอชาย สตุตา ยาเปนุติติ เหฏุฐา สพุพปเทหิ สวตุลุกํ อาหารํ ทสุเสตุวา อิทานิ นิพุพภูฏิตโอชเมว ทสุเสตํ อิทํ วุตุตํ.

ก็ ปเนตุถ วตุถุสุส กิจุจ์ ? ก็ โอชาย ? ปริสุสยหรณปาลนานิ. วตุถุหิ ปริสุสย์ หรติ (ชี วิต์) ปาเลตุ น สกุโกติ โอชา ปาเลติ ปริสุสย์ หริตุ น สกุโกติ. ทุเวปิ เอกโต หุตุวา ปาเลตุมุปิ สกุโกนุติ ปริสุสยมุปิ หริตุ. โก ปเนส ปริสุสโย นาม ? กมุมชเตโช. อนุโตกุจุฉิยญหิ โอทนา ทิวตุถุสุมี อสติ กมุมชเตโช อุฏุฐหิตุวา อุทรปฏล์ คณุหาติ 'ฉาโตมุหิ อาหาร์ เม เท ถา'ติ วทาเปติ. ภูตุตกาเล อุทรปฏล์ มุญฺจิตุวา วตุถุ คณุหาติ. อถ สตุโต เอกคุโค โหติ.

ยถาหิ ฉายารกุขโส ฉาย ปวิฏุฐ์ คเหตุวา เทวสงุขลิกาย พนุธิตุวา อตุตโน ภวเน โมทนุโต ฉาตกาเล อาคนุตุวา สีเส พํสติ. โส พฏุฐตุตา วิรวติ. ตํ วิรวํ สุตุวา 'ทุกุขปุปตุโต เอตุล อตุลี'ติ ตโต ตโต มนุสุสา อาคจุฉนุติ. โส อาคตาคเต คเหตุวา ขาทิตุวา ภวเน โมทติ. เอวํสมุปทมิทํ เวทิตพฺพํ. ฉายารกุขโส วิย หิ กมุมชเตโช เทวสงุขลิกาย พนุธิตุวา ฐปิตสตุโต วิย อุทรปฏลํ ปุน อาคตมนุสุสา วิย โอทนาทิวตุลุ โอตริตุวา สีเส พํสนํ วิย กมุมชเตชสุส วตุลุโต มุตุตสุส อุทรปฏลคุคหณํ พฏุฐสุส วิรวนกาโล วิย 'อาหารํ เทถา'ติ วจนกาโล ตาย สญฺญาย อาคตาคเต คเหตุวา ขาทิตุวา ภวเน โมทนกาโล วิย กมุมชเตเชน อุทรปฏลํ มุญจิตุวา วตุลุสฺมึ คหิเต เอกคุคจิตุตตา.

ตตุถ โอพาริเก วตุถุสมี โอชา มนุทา โหติ. สุขุเม พลวตี. กุทุรูสกภตุตาทีนิ หิ ภุญชิตุวา มุหุตุเตเนว ฉาโต โหติ. สปุปิอาทีนิ ปิวิตุวา ฐิตสุส ทิวสมุปิ ภตุต์ น รุจุจติ. เอตุถ จ อุปาทายุปาทาย โอพาริกสุขุมตา เวทิตพุพา. กุมฺภีลานญหิ อาหาร อุปาทาย โมราน อาหาโร สุขุโม. กุมฺภีลา กิร ปาสาเณ คิลนฺติ. เต จ เนส กุจฺฉิปฺปตุตา วิลียนฺติ. โมรา สปุปวิจฺฉิกาทิปาเณ ขาทนฺติ. โมราน ปน อาหาร อุปาทาย ตรจฺฉาน อาหาโร สุขุโม. เต กิร ติวสุสฉฑุฑิตานิ วิสาณานิ เจว อฏฺฐีนิ จ ขาทนฺติ. ตานิ จ เนส เขเพน เตมิตมตุตาเนว

กนุทมูล วิย มุทุกานิ โหนุติ. ติรจุฉานมุปิ อาหารมุปาทาย หตุถีน อาหาโร สูขุโม. เต หิ นานารุกุขสาขาทโย ขาทนุติ. หตุถีน อาหารโต ควยโคกณุณมิคาทีน อาหาโร สูขุโม. เต กิร นิสุสารานิ นานารุกุขปณุณาทีนิ ขาทนุติ. เตสมุปิ อาหารโต คุนน อาหาโร สูขุโม. เต อลุลสุกุขติณานิ ขาทนุติ. เตสมุปิ อาหารโต สสาน อาหาโร สูขุโม. สสาน อาหารโต สกุณาน อาหาโร สุขุโม. สกุณาน อาหารโต ปจุจนุตวาสีน อาหาโร สุขุโม. ปจุจนุตวาสีน อาหารโต คามโภชกาน อาหาโร สุขุโม. คามโภชกาน อาหาโร สุขุโม. จกุกวตุติโน อาหารโต ภุมุมเทวาน อาหาโร สุขุโม. จุกุกวตุติโน อาหาโร สุขุโม. จุกุกวตุติโน อาหาโร สุขุโม. เอาหาโร สุขุโม.

ลกุขณาทิโตปี โอชาลกุขโณ กพพิงุกาโร อาหาโร, รูปาหรณรโส, อุปตุลมุภนปจุจุปฏุฐาโน, กพพํ กตุวา อาหริตพุพวตุลุปทฏุฐาโนติ เวทิตพุโพ.

#### กพพิงการาหารนิทเทส

วินิจฉัย ในนิทเทสแห่งกพพิงการาหาร

ชื่อว่า **กพพิงการ**ะ เพราะอรรถว่า ถูกกระทำให้เป็นก้อน(เป็นคำ ๆ) หรือเป็น ของกิน.

ชื่อว่า **อาหาร** เพราะอรรถว่า ย่อมถูกกลืนกิน. อธิบายว่า โภชนะที่บุคคลกระทำ เป็นคำ ๆ แล้วย่อมกลืนกิน.

อีกอย่างหนึ่ง ชื่อว่า อาหาร แม้เพราะอรรถว่า ย่อมนำมา ซึ่งรูป.

พระผู้มีพระภาคเจ้า ครั้นทรงยกชื่อขึ้นแสดง ด้วยอำนาจแห่งวัตถุ อย่างนี้แล้ว เพื่อจะทรงแสดง ซึ่งอาหารนั้นนั่นแหละ โดยประเภท ด้วยสามารถแห่งวัตถุอีก จึงตรัส คำมีอาทิว่า โอทโน กุมฺมาโส - ข้าวสุก ขนมสด ดังนี้. จริงทีเดียว อาหาร ๑๒ อย่าง มีข้าวสุกเป็นต้น อันมีน้ำอ้อยเป็นที่สุด เป็นจำพวกวัตถุ แห่งอาหาร ที่ทรงประสงค์เอา ในที่นี้. อาหารทั้งหลายมีรากไม้และผลไม้เป็นต้น ที่ไม่ได้มา ในพระบาลี ก็รวมเข้า ในเยวาปนกะ.

ในบัคนี้ เพื่อจะทรงแสดง ซึ่งอาหารเหล่านั้นมีรากไม้และผลไม้เป็นต้น ของสัตว์ทั้งหลาย พึงกระทำ จึงตรัสกำว่า **ยมุหิ ยมุหิ ชนปเท** - ในชนบทใด ๆ เป็นต้น.

ในพระบาลีนั้น อาหาร ชื่อว่า **มุขาสิย**์ - อันเป็นของใส่ปาก เพราะอรรถว่า อันสัตว์พึงกลืนกิน คือ พึงบริโภค ทางปาก. ชื่อว่า **ทนุตวิขาทน**์ - ของขบเคี้ยว เพราะอรรถว่า อันสัตว์พึงขบเคี้ยว ด้วยฟืน. ชื่อว่า **คลชุโณหรณีย**์ - ของกลืนกิน เพราะอรรถว่า อันสัตว์พึงกลืนกินทางลำคอ.

บัคนี้ ทรงประสงค์เพื่อจะแสดง ซึ่งอาหารนั้น ด้วยสามารถแห่งกิจ จึงตรัสคำว่า กุจุจิวิตุถมุภน์ - เป็นของอิ่มท้อง. จริงทีเดียว อาหารนั้น มีรากไม้และผลไม้เป็นต้น หรือมีข้าวสุกและขนมสดเป็นต้น อันสัตว์กลืนกินแล้ว ย่อมทำท้องให้อิ่ม, นี้ เป็นกิจ ของอาหารนั้น.

บทว่า **ยาย โอชาย สตุตา ยาเปนฺติ** - สัตว์ทั้งหลาย เป็นไปอยู่ ด้วยโอชาใด อธิบาย ว่า พระผู้มีพระภาคเจ้าครั้นทรงแสดงแล้ว ซึ่งอาหาร อันเป็นไปพร้อมกับวัตถุ ด้วย บททั้งหลายทั้งปวง(มีโอทโนเป็นต้น) ในหนหลัง บัดนี้ ทรงประสงค์เพื่อจะแสดง ซึ่ง โอชาเท่านั้น อันเกิดขึ้นแล้ว จึงตรัสคำว่า **ยาย โอชาย สตุตา ยาเปนฺติ** นี้ไว้.

ถามว่า ก็ในอาหารที่เป็นวัตถุและโอชาเหล่านี้ กิจของวัตถุเป็นอย่างไร, กิจของโอชาเป็นอย่างไร? ตอบว่า วัตถุมีข้าวสุก ขนมสดเป็นต้นและโอชาทั้งหลายเหล่านี้ มีการนำอันตรายออกไปและการรักษา เป็นกิจ. จริงทีเดียว อาหารที่เป็นวัตถุ ย่อมนำอันตรายออกไปได้ แต่ย่อมไม่อาจเพื่อจะรักษา(ซึ่งชีวิต อภิธัมมาวตาร). อาหารที่เป็นโอชาย่อมรักษา(ซึ่งชีวิต), แต่ย่อมไม่อาจ เพื่อจะนำอันตรายออกไปได้. อาหารแม้ทั้ง ๒ รวมกัน ย่อมอาจแม้เพื่อจะรักษา ย่อมอาจแม้เพื่อจะนำอันตรายออกไป.

**ถามว่า** ก็อะไรเล่า ชื่อว่า เป็นอันตราย?

ตอบว่า เตโชธาตุอันเกิดแต่กรรม(คือปาจกเตโช).

จริงทีเดียว เมื่อวัตถุมีข้าวสุกเป็นต้น ไม่มีอยู่ ภายในท้อง กัมมชเตโช ตั้งขึ้น ย่อม จับเอา ซึ่งเยื่อกระเพาะอาหาร, ย่อมยังบุคคลให้พูดว่า ข้าพเจ้าหิวแล้ว, จงให้ซึ่งอาหารแก่ ข้าพเจ้าเถิด. ในเวลาที่กินอาหารแล้ว กัมมชเตโชนั้น ก็ปล่อยแล้ว ซึ่งเยื่อกระเพาะอาหาร ย่อมไปจับเอา ซึ่งอาหารที่เป็นวัตถุ, ในคราวนั้น สัตว์ ย่อมมีจิตสงบ.

เหมือนอย่างว่า ฉายารากษส(รากษสผู้จับสัตว์เข้าไปสู่เงา) จับสัตว์ผู้เข้าไปสู่เงา เอา ตรวนทิพย์ล่ามไว้ เบิกบานใจอยู่ ในที่อยู่ของตน มาแล้วในเวลาหิว ย่อมกัดกิน ที่ศีรษะ, สัตว์นั้น ย่อมร้องเพราะถูกกัดกิน, พวกมนุษย์ ฟังซึ่งเสียงร้องนั้น ย่อมพากันมา ในที่นั้น ๆ ด้วยคิดว่า ในที่นี้ มีสัตว์ผู้ได้ประสบทุกข์, ฉายารากษสนั้น ก็จับมนุษย์ ที่มาแล้ว ๆ เคี้ยวกิน ย่อมสบายใจ ในที่อยู่ ของตน, คำอุปมาเป็นเครื่องเปรียบเทียบนี้ พึงทราบอย่างนี้.

ก็ เตโชธาตุอันเกิดแต่กรรม เปรียบเหมือนฉายารากษส, เยื่อกระเพาะอาหาร เปรียบเหมือนสัตว์ที่ถูกฉายารากษสเอาตรวนทิพย์ล่ามไว้, วัตถุมีข้าวสุกเป็นต้น เปรียบเหมือนพวกมนุษย์ผู้มาอีก, ความที่เตโชธาตุอันเกิดแต่กรรม ปล่อยวัตถุไปแล้ว ถือเอาซึ่งเยื่อกระเพาะอาหาร เปรียบเหมือนฉายารากษสลงมา กัดกิน ที่ศีรษะ(ของสัตว์ผู้ถูก ตรวนทิพพ์ล่ามไว้), เวลาที่บอกว่า ขอท่านจงให้ ซึ่งอาหาร เปรียบเหมือนเวลาที่ร้อง ของสัตว์ผู้ถูกกัดกินศีรษะ, เมื่อเตโชธาตุ อันเกิดแต่กรรม ปล่อยแล้วซึ่งเยื่อกระเพาะอาหาร ไปจับเอาวัตถุ สัตว์ทั้งหลาย ก็มีจิตสงบ เปรียบเหมือนเวลาที่ฉายารากษส จับพวกมนุษย์ ที่มาแล้ว ๆ ด้วยสัญญานั้น เคี้ยวกิน สบายใจในที่อยู่ของตน.

#### ว่าด้วยอาหารหยาบและละเอียด

ในอาหารเหล่านั้น ในวัตถุหยาบย่อมมีโอชาอ่อน, ในวัตถุละเอียด โอชาย่อมมี กำลังแรง. จริงทีเดียว คนกินอาหารมีหญ้ากับแก้และข้าวสุกเป็นต้น(กุทุรูส – หญ้ากับแก้ เป็นภาษาท้องถิ่นมณฑลพายับ จัดเป็นธัญญูชาติประเภทพืชที่นำมาปรุงเป็นอาหารได้ เหมือนกับธัญญูชาติประเภทข้าวสาลีเป็นต้น) โดยครู่เดียวเท่านั้น ก็ย่อมหิว, คนดื่มเนยใส เป็นต้น ดำรงอยู่ แม้ตลอดวัน ก็ย่อมไม่อยากข้าวสุก.

อนึ่ง ในเรื่องนี้ พึงทราบ ความหยาบและละเอียด โดยอาศัยการเทียบเคียงกัน.
อธิบายโดยพิศดารว่า เมื่อเทียบเคียง ซึ่งอาหารของพวกจระเข้แล้ว อาหารของพวกนกยูง
ก็ละเอียด. ได้ยินว่า พวกจระเข้ ย่อมกลืนกินก้อนหิน, และก้อนหินเหล่านั้น ถึงท้อง
ของพวกมันแล้ว ย่อมย่อยไป.

พวกนกยูง ย่อมเคี้ยวกิน ซึ่งสัตว์ทั้งหลายมีงูและแมลงป่องเป็นต้น แต่เมื่อเทียบเคียง ซึ่งอาหารของพวกนกยูงแล้ว อาหารของหมาป่า ก็ละเอียดกว่า(หรือเรียกว่า สุนขพุยคุม). ได้ยินว่า พวกหมาป่าเหล่านั้น ย่อมเคี้ยวกิน ซึ่งเขาและกระดูกสัตว์ทั้งหลาย ที่ทิ้งไว้ถึง ๑ ปีได้, ก็เขาและกระดูกสัตว์เหล่านั้น เพียงเปียกน้ำลาย ของหมาป่าเหล่านั้นเท่านั้น ก็ย่อมอ่อน เหมือนเหง้ามัน.

เมื่อเทียบเคียง ซึ่งอาหาร แม้ของหมาป่าเหล่านั้นแล้ว อาหารของพวกช้าง ก็ละเอียดกว่า, เพราะพวกช้างเหล่านั้น ย่อมเคี้ยวกินกิ่งไม้ต่าง ๆเป็นต้น.

อาหารของพวกโคลาน วัวกระทิงและกวางเป็นต้น ละเอียด กว่าอาหาร ของพวกช้าง, ได้ยินว่า พวกโคลาน วัวกระทิงและกวางเป็นต้นเหล่านั้น ย่อมเคี้ยวกินใบไม้ ต่าง ๆ เป็นต้น ที่ไม่แข็ง.

อาหารของพวกโคบ้าน ละเอียด กว่าอาหาร แม้ของสัตว์มีโคลานเป็นต้น เหล่านั้น, พวกโคบ้านเหล่านั้น ย่อมเคี้ยวกินหญ้าสดและหญ้าแห้ง.

อาหารของพวกกระต่าย ละเอียด กว่าอาหารของพวกโคบ้านเหล่านั้น. อาหารของพวกนก ละเอียด กว่าอาหารของพวกกระต่าย. อาหารของพวกชนผู้อยู่ปัจจันตคาม ละเอียด กว่าอาหารของพวกนก.

อาหารของพวกผู้กินบ้าน(ผู้เป็นใหญ่ในบ้าน,นายบ้าน) ละเอียด กว่าอาหาร ของพวกชนผู้อยู่ปัจจันตคาม.

อาหารของพระราชาและราชมหาอำมาตย์ ละเอียด กว่าอาหาร ของพวกผู้กินบ้าน.

อาหารของพระเจ้าจักรพรรคิ ละเอียด กว่าอาหารของพระราชาและราชมหา อำมาตย์แม้เหล่านั้น.

อาหารของพวกภุมมเทวดา ละเอียด กว่าอาหารของพระเจ้าจักรพรรดิ.

อาหารของพวกจาตุมมหาราชิกา ละเอียด กว่าอาหารของพวกภุมมเทวดา.

ด้วยอาการอย่างนี้ พึงให้พิสคารไป จนถึง อาหารของพวกปรนิมมิตวสวัตตี. ก็อาหารของพวกปรนิมมิตวสวัตตีเหล่านั้น ถึงซึ่งการสิ้นสุด ว่า ละเอียคที่สุด.

### ว่าโดยลักขณาทิจตุกะ

โอชาลกุขโณ กพพึกาโร อาหาโร กพพิงการาหาร มีโอชาเป็นลักษณะ
รูปาหรณรโส มีการนำมาซึ่งรูปเป็นกิจจรส
อุปตุลมุภนปจุจุปภูฐาโน มีการอุปถัมภ์เป็นอาการปัจจุปัฏฐาน
กพพ กตุวา อาหริตพุพวตุลุปทภูฐาโน มีวัตถุที่บุคคลพึงทำให้เป็นคำแล้ว กลืน
กินเป็นปทัฏฐาน.

ยาย โอชาย สตุตา ยาเปนุติ, ตสุสา เอต์ อธิวจนนุติ.

สัตว์ทั้งหลายย่อมยังอัตตภาพให้เป็นไป เพราะ โอชาใค, นั่น เป็นชื่อของโอชานั้น ที่เป็นเหตุยังอัตตภาพของสัตว์ทั้งหลายให้เป็นไป.

ฏีกาจารย์อธิบายว่า ในบทว่า โอชาลกุขโณ - มีโอชาเป็นลักษณะนี้ อธิบายว่า กุณวิเศษอย่างหนึ่ง อาศัยภูตรูปอยู่ อันเป็นสาระของรสที่แล่นไปตามอวัยวะน้อยใหญ่ สร้างกำลังอุปัตถัมภ์ ชื่อว่า โอชา. ก็คำว่า กพพิงการาหารนี้ ท่านกล่าว เพื่อจะแสดง ถึงโอชาพร้อมด้วยวัตถุ.

อาหารอันมีภายใน ได้แล้วซึ่งอาหารอันมีภายนอก เป็นปัจจัยนั่นแหละ ย่อมยังรูป ให้เกิดขึ้น(พาหิร อาหาร ป**จุจย์ ลภิตฺวา เอว อชฺณตฺติกาหาโร รูป อุปฺปาเทติ**), ก็อาหารอันมี ภายในนั้น ชื่อว่า อาหาร เพราะอรรถว่า ย่อมนำมาซึ่งรูป. ด้วยเหตุนั้น ท่านจึงกล่าวว่า รูปาหรณรโส - มีการนำมาซึ่งรูปเป็นรส.

เพราะอาหารนำมาซึ่งรูปเป็นรสนั่นเอง จึงชื่อว่า มีการอุปัตถัมภ์ กายนี้ เป็นปัจจุปัฏฐาน ด้วยการยังรูปอันมีโอชาเป็นที่ ๘ ให้เกิดขึ้น. กิจคือการนำมาซึ่งรูป ของโอชา อาศัยวัตถุภายนอก เพราะเหตุนั้น ท่านจึงกล่าวว่า อาหริตพุพวตุถุปทฎฐาโน - มีวัตถุที่พึงกลืนกินเป็นปัจจุปัฎฐาน.

### **๗.รูปชีวิตินทริยชาติ ๓ ปัจจัย**

๔๓.รูปชีวิตินทริยปัจจัย ๔๔.อินทริยัตถิปัจจัย ๔๕.อินทริยอวิคตปัจจัย

**ปัจจัย** รูปชีวิตินทรีย์ในปฏิสนธิกาล ปวัตติกาล ที่เข้าถึงฐีติขณะ เป็นปัจจัยโดยอนุปาลกสัตติ

ป**ัจจยุปบัน** กัมมชรูป ๑៩ (เว้นชีวิตรูป) คือกัมมชรูปที่เหลือ ៩ หรือ ๘ ที่ตั้งอยู่ในกลาป เดียวกันกับรูปชีวิตินทริยปัจจัย

- อธิปติยภูเฐน อุปการกา อิตุถินุทุริยปุริสินุทุริยวชุชา วีสตินุทุริยา อินุทุริยปจุจโย. (เหมือน สห.อิน.)
- ปจุจุปฺปนฺนลกฺขเณน อตฺถิภาเวน ตาทิสสฺเสว ธมฺมสฺส อุปตฺถมฺภกตฺเตน อุป การโก ธมฺโม อตฺถิปจฺจโย. (เหมือน สห.อัตถิ)
- อตุถิปจุจยธมุมาเอว อวิคตภาเวน อุปการกตุตา อวิคตปจุจโย. (เหมือน สห.อวิคต)

# พึงทราบความเป็นรูปชีวิตินทริยปัจจัย ดังต่อไปนี้

#### กัมมชกลาป ธ

- ๑.**จักขุทสกกลาป** ฐีติขณชีวิตรูป๑ → ธรูปที่เหลือ มีจักขุปสาทเป็นต้น ที่ตั้งอยู่ ในกลาปเดียวกันกับปัจจัย. ฯลฯ.
- ธ.ชีวิตนวกกลาป ฐีติขณชีวิตรูป ๑ → อวินิพโภครูป ๘ ที่เหลือ ที่ตั้งอยู่
   ในกลาปเดียวกันกับปัจจัย.

# อนึ่ง วิสุทธิมัคคปกรณ์และมหาฎีกา อธิบายรูปชีวิตินทรีย์ว่า :

สหชรูปานุปาลนลกุขณํ ชีวิตินุทุริยํ, เตสํ ปวตฺตนรสํ, เตสํเยว ฐปนปจุจุปฎฺฐานํ ยาปยิตพฺพภูตปทภฺฐานํ. ฯลฯ น จ อนุปาลนปวตฺตนฐปนานุภาววิรหิตํ ยลาวุตฺตกฺขเณ ตสฺส ตสฺส สาธนโตติ ทฏฺฐพฺพํ.

ชีวิตินทรีย์ มีการตามรักษาสหชรูปคือรูปที่เกิดพร้อมกันกับตน เป็นลักษณะ, ชีวิตินทรีย์นั้น ชื่อว่า ตามรักษา โดยความเป็นเหตุแห่งการเป็นไป ของกัมมชรูป แม้ที่ตั้งอยู่ ชั่วขณะ ตามสมควรแก่ตน, เพราะเหตุนั้น จึงชื่อว่า มีการตามรักษาสหชรูปเป็นลักษณะ. กึกรรมเท่านั้น ย่อมไม่เพียงพอ เพื่อจะเป็น เหตุตั้งอยู่ ของกัมมชรูปทั้งหลาย เหมือนอาหาร เป็นต้น ย่อมไม่เพียงพอ เพื่อจะเป็น เหตุตั้งอยู่ ของอาหารชรูปเป็นต้น. เพราะเหตุไร ? เพราะกรรมไม่มีอยู่ ในขณะนั้น.

มีการให้สหชรูปทั้งหลายเหล่านั้นเป็นไป เป็นรส, มีความเป็นเหตุตั้งอยู่ แห่งสหชาตรูปเหล่านั้นนั่นแหละ เป็นปัจจุปัฏฐาน, มีภูตรูปทั้งหลาย อันตน พึงให้เป็นไป คือพึงให้ดำเนินไป ด้วยอำนาจตามรักษา เป็นปทัฏฐาน ของรูปชีวิตินทรีย์นี้.

ก็ ชีวิตินทรีย์นั้น แม้เมื่อมีการกระทำ อันมีการตามรักษาเป็นลักษณะเ**ป็นต้น**(คือ รส ปัจจุปัฏฐานและปทัฏฐาน) ก็ย่อมตามรักษา ซึ่งสหชาตรูปทั้งหลาย ในขณะที่ยังมีสหชาต รูป ที่ตนพึงตามรักษาเท่านั้น เหมือนอย่าง น้ำ ตามรักษา ไม้น้ำ มีอุบลเป็นต้น ฉะนั้น. ความว่า เมื่อไม้น้ำ มีอุบลเป็นต้น ที่น้ำพึงตามรักษาไม่มี น้ำจะพึงตามรักษา อะไรกันเล่า.

อนึ่ง ย่อมรักษา ซึ่งธรรมทั้งหลาย แม้ที่เกิดแต่ปัจจัย ตามควรแก่ตน เหมือนดัง พี่เลี้ยง ย่อมเลี้ยง ซึ่งกุมาร ฉะนั้น.

อนึ่ง ย่อมเป็นไป เอง โดยสัมพันธ์กับธรรมที่ตนให้เป็นไป เหมือนนายเรือ ฉะนั้น.

ย่อมไม่เป็นไป เหนือจากภังคะ, เพราะความไม่มีแห่งตนและธรรมทั้งหลายที่ตน พึงให้เป็นไป. เพราะเหตุนั้น กัมมชรูป ที่เนื่องด้วยชีวิตินทรีย์ จึงไม่ตั้งอยู่ตลอดกาลทั้งปวง.

ย่อมไม่ตั้งอยู่ ในภังคักขณะ, เพราะตนกำลังแตกทำลายไปเอง, เปรียบเหมือนไส้ และน้ำมัน กำลังสิ้นไป ย่อมไม่คำรง ซึ่งเปลวประทีปไว้ได้ ฉะนั้น.

พึงทราบว่า ก็ ชีวิตินทรีย์ ไม่เว้นจากอานุภาพในการตามรักษา การให้สหชาตรูป เป็นไป และความเป็นเหตุตั้งอยู่ เพราะให้สำเร็จกิจนั้น ๆ ในขณะ ตามที่กล่าวแล้ว. อธิบายว่า เพราะให้สำเร็จกิจนั้น ๆ มีการตามรักษาสหชาตรูป เป็นต้น. และการให้สำเร็จ กิจนั้น ก็โดยภาวะที่เป็นปัจจัย แก่ความพิเศษคือภาวะที่เป็นอยู่. จริงทีเดียว รูปที่เนื่อง ด้วยอินทรีย์ มีความแตกต่าง จากรูปของคนตาย ที่ชีวิตินทรีย์ กัมมชรูปและภูตรูปที่ผูกพัน ตามกัมมชรูปนั้น ก็มีความแตกต่างจากรูป ที่มีอุตุเป็นสมุฏฐานเป็นต้น ที่ชีวิตินทรีย์นั้น,

พึงทราบว่า ชีวิตินทรีย์ เป็นเหตุ แห่งความตั้งอยู่ชั่วขณะเท่านั้น อย่างเคียว ก็หาไม่, ยังเป็นเหตุ แม้แห่งการเข้าไปตัดขาดความไม่ขาดสายด้วย, เมื่อถือเอาความโดยประการ นอกจากนี้ มรณะ เพราะอายุกขยะ ก็ไม่ควรยุติได้.

# ภาวรูปทั้ง ๒ เป็นอินทรีย์ แต่ไม่เป็นอินทริยปัจจัย ดังในวิสุทธิมัคคปกรณ์ว่า :

อิตุถิภาวลกุขณ้ อิตุถินุทุริย์, อิตุถีติ ปกาสนรส์, อิตุถิลิงุคนิมิตุตกุตุตากปุปาน้ การณภาวปจุจุปภูฐาน้. ปุริสภาวลกุขณ้ ปุริสินุทุริย์, ปุริโสติ ปกาสนรส์, ปุริสลิงุคนิมิตุต-กุตุตากปุปาน้ การณภาวปจุจุปภูฐาน้. ตทุภยมุปิ กายปุปสาโท วิย สกลสรีร์ พุยาปกเมว, น จ กายปุปสาเทน ฐิโตกาเส ฐิตนุติ วา อภุฐิโตกาเส ฐิตนุติ วา วตุตพุพต์ อาปชุชติ, รูปรสาทโย วิย อญฺญมญฺญํ สงฺกโร นตฺถิ.

**อิตฺถีภาวลกุขณํ อิตฺถินฺทฺริย**ํ อิตถินทรีย์ มีอิตถีภาวะ คือมีเหตุเป็นไปแห่งอิตถี ศัพท์และแห่งความรู้ว่าอิตถีเป็นลักษณะ

**อิตฺถีติ ปกาสนร**ส์ มีการประกาศซึ่งสันดานที่ประกอบ ด้วย อิตถีภาวลักษณะนั้น ว่าเป็นหญิง เป็นกิจจรส

อิตฺถีลิงฺคนิมิตฺตกุตฺตากปฺปาน การณภาวปจุจุปฏฺฐาน มีความเป็นเหตุ แห่งอิตถีลิงคะคือสัณฐานของหญิงมีความเป็นผู้มีใหล่กลมเป็นต้น แห่งอิตถีนิมิตตะคือ เป็นปัจจัยแก่สัญญาที่จำว่าเป็นหญิงมีความเป็นผู้ไม่มีหนวดเคราเป็นต้น แห่งอิตถีกุตตะคือ การกระทำของหญิงมีการเล่นด้วยกระดังและสากเป็นต้น ในกาลที่เป็นเด็ก และแห่งอิตถีอากัปปะคืออาการมีการเดินเป็นต้น ที่ไม่องอาจของหญิง เป็นอาการปัจจุปัฏฐาน.

**จตุมหาภูตปทภูฐาน** มีมหาภูตรูป ๔ เป็นปทัฏฐาน.

**ปุริสภาวลกุขณํ ปุริสินุทุริยํ** ปุริสินทรีย์ มีปุริสภาวะคือมีเหตุเป็นไปแห่งปุริส ศัพท์และแห่งความรู้ว่าปุริส เป็นลักษณะ

**ปุริโสติ ปกาสนรส**์ มีการประกาศซึ่งสันดานที่ประกอบ ด้วย ปุริสภาวลักษณะนั้น ว่าเป็นชาย เป็นกิจจรส

**ปุริสลิงคนิมิตฺตกุตฺตากปฺปานํ การณภาวปจุจุปฏฺฐานํ** มีความเป็นเหตุแห่ง ปุริสลิงคะ ปุริสนิมิตตะ ปุริสกุตตะและปุริสอากัปปะ เป็นอาการปัจจุปัฏฐาน.

**จตุมหาภูตปทฏฐาน**ํ มีมหาภูตรูป ๔ เป็นปทัฏฐาน.

อินทรีย์ทั้ง ๒ อย่างนั้น ซึมซาบไป ตลอดสรีระทั้งสิ้นทีเดียว เหมือนอย่าง กายประสาท, แต่ย่อมไม่ถึง ซึ่งภาวะที่จะกล่าวได้ว่า ตั้งอยู่ ในโอกาสที่กายประสาทตั้งอยู่ หรือว่า ตั้งอยู่ ในโอกาส ที่กายประสาทไม่ได้ตั้งอยู่, ความระคน ซึ่งกันและกัน ย่อมไม่มี เหมือนอย่างกับ รูปและรสเป็นต้น ฉะนั้น. มหาฎีกาอธิบายว่า อิตุถิยา ภาโว, อิตุถี"ติ วา ภวติ เอเตน จิตุต์, อภิชานญุจาติ อิตุถีภาโว, ต่ ถกุขณํ เอตสุสาติ อิตุถีภาวลกุขณํ. ฯลฯ.

ชื่อว่า อิตถึภาวะ เพราะอรรถว่า รูปเป็นเหตุเป็นไป แห่งอิตฺถีศัพท์(๑), หรือความรู้ ว่าหญิง ย่อมมี ด้วยรูปนั่น เพราะเหตุนั้น รูปนั่น ชื่อว่า อิตถึภาวะ(รูปเป็นเหตุมีความรู้ว่า เป็นอิตถึ), และศัพท์ ว่าอิตถี ย่อมมี ด้วยรูปนั่น เพราะเหตุนั้น รูปนั่น ชื่อว่า อิตถึภาวะ (รูปเป็นเหตุมีศัพท์ ว่าอิตถึ)(๒), อิตถึภาวะ ทั้ง ๒ วิเคราะห์นั้น เป็นลักษณะ ของอิตถินทรีย์นี้ เพราะเหตุนั้น อิตถินทรีย์นี้ ชื่อว่า มี อิตถึภาวะเป็นลักษณะ.

ภวนฺติ ปวตฺตนฺติ สทฺทพุทฺธิโย เอเตนาติ **ภาโว.**(ปรมตฺถทีปนีฎีกา หน้า ๒๖๐)
ศัพท์และความรู้ ย่อมเป็นไป ด้วยรูปนี้ เพราะเหตุนั้น รูปนี้ ชื่อว่า **ภาวะ**.(รูปที่เป็น
เหตุเป็นไปแห่งอิตถีปุริสศัพท์และแห่งความรู้ว่า อิตถี,ปุริส)

ภาวรูป นาม ภวติ เอเตน อิตุถาทิอภิธาน์,พุทุธิ จาติ กตุวา.ต์ ปเนต์ กายินุทุริย์ วิย สกลสรีร์ ผริตุวา ติฏฐติ. (วิภาวินีฏีกา หน้า ๒๗๒)

ชื่อว่า ภาวรูป เพราะอธิบายว่า ศัพท์มีอิตถีศัพท์เป็นต้น และความรู้ว่าอิตถีเป็นต้น ย่อมเป็นไป ด้วยรูปนี้.กี่ ภาวรูปนี้นั้น ตั้งอยู่ แผ่ไป ตลอดสรีระทั้งสิ้น คุจกายินทรีย์.

ส่วน ในวิภาวินีฏีกาว่า : อิตุถิยา ภาโว อิตุถตุต์. ปุริสสุส ภาโว ปุริสตุต์. ตตุถ อิตุถิลิงุคนิมิตุตกุตุตากปุปเหตุภาวลกุขณํ อิตุถตุตํ, ปุริสลิงุคาทิเหตุภาวลกุขณํ ปุริสตุตํ.

รูปเป็นเหตุเป็นไป แห่งอิตฺถีศัพท์ ชื่อว่า **อิตถึภาวะ.** ภาวะแห่งชาย ชื่อว่า **ปุริสภาวะ**. ในภาวรูปทั้ง ๒ เหล่านั้น **อิตถึภาวะ** มีความเป็นเหตุแห่งอิตถีลิงคะ อิตถีนิมิตตะ อิตถีกุตตะ และอิตถีอากัปปะ เป็นลักษณะ. **ปุริสภาวะ** มีความเป็นเหตุ แห่งปุริสลิงคะเป็นต้น เป็นลักษณะ.

(มหาฎีกา) เพราะอิตถินทรีย์ มีอิตถีภาวะเป็นลักษณะนั้นนั่นแหละ อิตถินทรีย์ ย่อมเป็น เหมือนดัง ประกาศสันดาน อันประกอบด้วยอิตถีภาวะนั้นว่า "เป็นหญิง" เพราะเหตุนั้น ท่านอาจารย์จึงกล่าวว่า "มีการประกาศว่าเป็นหญิง เป็นรส".

(นัยแรก)ความเป็นผู้มีใหล่กลมกลึง และความเป็นผู้มีมือและเท้าเป็นต้นไม่องอาจ ชื่อว่า อิตถีลิงคะ.

ความเป็นผู้มีเนื้อถันไม่ถ่ำสัน(ถนมํสาวิสทตา), ความเป็นผู้ไม่มีหนวดเครา(นิมฺมสฺสุทาฐิตา), การผูกผม, และการนุ่งผ้า (ไม่เหมือนชาย)ชื่อว่า **อิตถีนิมิตตะ** เพราะเป็นปัจจัย แก่ความรู้ว่า"เป็นหญิง"("อิตฺถี"ติ สญฺชานนสฺส ปจฺจยภาวโต **อิตฺถีนิมิตฺต**ํ, มหาฏีกา).

การเล่น ด้วยกระดังและสาก เป็นต้น, การกรอด้าย ด้วยดินเหนียวและเปรียง (มตุติกตกุเกน,ในอัฏฐสาลินีเป็น วากุเกน) แม้ในเวลาที่เป็นเด็ก ชื่อว่า อิตถีกุตตะ, ความว่า อิตถีกิริยา.

อาการ มีการยืนและการเดินเป็นต้นไม่องอาจ ชื่อว่า **อิตถากัปปะ.**(นัยแรกนี้ ตรงกับในอัฏฐสาลินี).

(มหาฏีกา) อีกนัยหนึ่ง: ช่องมูตร ของหญิงทั้งหลาย ชื่อว่า อิตถีลิงคะ (อิตฺถีน์ มุตฺตกรณํ อิตฺถีลิงฺคํ).

ชื่อว่า อิตถีนิมิตตะ เพราะประสงค์ในเสียง (สราธิปุปายา อิตฺถีนิมิตฺตํ).

กิริยา มีการยืน การเดิน การนั่ง การเกี้ยวและการบริ โภคเป็นต้นที่ไม่องอาจ ชื่อว่า อิตถีกุตตะ (อวิสทฏฐานคมนนิสชุชาขาทนโภชนาทิกํ อิตฺถีกุตฺตํ).

ทรวดทรงของหญิง ชื่อว่า อิตถือากัปปะ (อิตฺถีสณฺฐานํ อิตฺถากปฺโป).

ส่วน ในวิภาวินีฎีกาว่า : ตตุล อิตุลีน์ องุคชาต์ อิตุลิลิงุค์. สราธิปุปายา อิตุลินิมิตุต์ "อิตุลี"ติ สญชานนสุส ปจุจยภาวโต. อวิสทฐานคมนนิสชุชาทิอิตุลิกุตุต์. อิตุลิสณุฐาน์ อิตุลากปุโป. ปุริสลิงุคาทีนิปี วุตุตนเยน ทฎฐพุพานิ.

ในลิงคะเป็นต้นเหล่านั้น องคชาต แห่งหญิงทั้งหลาย ชื่อว่า **อิตถีลิงค**ะ.

ชื่อว่า **อิตถีนิมิตตะ** เพราะประสงค์ในเสียง เหตุเพราะความเป็นปัจจัย แก่ความรู้ว่า เป็นหญิง.

อาการ มีการยืน การเดิน และการนั่ง เป็นต้นที่ไม่เร็ว ชื่อว่า **อิตถีกุตต**ะ. สัณฐานแห่งหญิง ชื่อว่า **อิตถีอากัปป**ะ .

แม้ปุริสลิงคะเป็นต้น ก็พึงทราบ ตามนัยที่กล่าวแล้ว. (ตรงกับ มหาฎีกานัยที่ 🖝)

อฏุฐกถาย์ ปน อญฺญูถา อิตฺถิลิงฺคาทีนิ วณฺณิตานิ. ตํ ปน เอวํ สงฺคเหตฺวา วทนฺติ :-

"ถึงค์ หตุถาทิสณุฐาน นิมิตุต์ มิหิตาทิก์ กุตุต์ สูปปาทินา กีฬา อากปุโป คมนาทิก์.

ส่วน ในอรรถกถาอัฏฐสาลินี ท่านพรรณนา อิตถีลิงคะเป็นต้น โดย ประการอื่น. ก็ อาจารย์ทั้งหลาย ประมวล ซึ่งคำในอรรถกถานั้น ย่อมกล่าว อย่างนี้ว่า :- ลิงคะ ได้แก่ สัณฐาน มีมือเป็นต้น นิมิตตะได้แก่ อาการที่ยิ้ม เป็นต้น กุตตะ ได้แก่ การเล่น ด้วยกระด้ง เป็นต้น อากัปปะ ได้แก่ กริยาที่เดินเป็นต้น ดังนี้. (ตรงกับ มหาฎีกานัยที่ ๑)

(มหาฎีกา) ท่านอาจารย์กล่าวว่า "มีความเป็นเหตุแห่งอิตถีลิงคะ อิตถีนิมิตตะ อิตถีกุตตะ และอิตถีอากัปปะ เป็นปัจจุปัฏฐาน" เพราะกระทำอธิบายว่า ก็ อิตถีลิงคะ เป็นต้น เหล่านี้ แม้เกิดขึ้น ด้วยปัจจัย มีกรรมเป็นต้น ตามสมควร แก่ตน ก็เป็นอาการ แห่งอิตถีลิงคะเป็นต้นนั้น ๆ (อิตถีลิงคะเป็นต้น เหล่านี้)ย่อมเกิดขึ้น ในสันดาน อัน ประกอบพร้อมด้วยอิตถินทรีย์ โดยมาก(เยภุยุเยน, คำนี้ไม่ปรากฏ ในมูลฏีกา แต่ปรากฏใน อนุฎีกา) นั่นเอง เพราะเหตุนั้น อิตถินทรีย์ จึงเป็นการณะ แห่งอิตถีลิงคะเป็นต้นเหล่านั้น. (ในเรื่องนี้มี ในมูลฏีกา)

ส่วนในวิภาวินีฏีกาว่า : แม้ภาวรูปทั้ง ๒ ก็มีความเป็นใหญ่ ในอิตถีลิงคะเป็นต้น เพราะยังอิตถีลิงคะเป็นต้นเหล่านั้น แม้เกิดขึ้น ด้วยปัจจัยทั้งหลาย ตามสมควรแก่ตน ให้เกิดขึ้น โดยอาการนั้น ๆ คือโดยอาการมีอิตถีลิงคะเป็นต้น โดยมาก(เยภุยุเยน) ในสันดานที่เป็นไปกับภาวรูป นั่นเอง,

(มหาฎีกา) แต่ว่า มิได้ มีความเป็นใหญ่ โดยความเป็นอินทริยปัจจัย, ถามว่า เพราะเหตุไร ภาวรูปทั้ง ๒ จึงไม่มีความเป็นอินทริยปัจจัย ตอบว่า เพราะอิตถีลิงคะเป็นต้น มิได้มี ในปฏิสนธิขณะ (คำอธิบาย เหมือนกันกับปัฎฐานอรรถกถา)

ก็ ท่านกล่าวว่า ในอิตถินทรีย์นั้น เป็นอินทรีย์ โดยภาวะที่เป็นอธิบดี กล่าวคือ ภาวะที่เป็นการณะ(**การณภาวสงุขาเตน อธิปติภาเวน**) ในอิตถีลิงคะเป็นต้นนั่นเอง. (ในเรื่องนี้มี ในมูลฎีกา)

เพราะ ไม่ทำ ปัจจัยแก่รูป อันเป็นอาการของอิตถีลิงคะเป็นต้น ให้เกิดขึ้น โดยประการอื่น(จากอาการของอิตถีลิงคะเป็นต้น) ในสันดาน อันประกอบด้วยอิตถินทรีย์ และเพราะการยึดถือคือความเป็นไปแห่งจิตว่า เป็นหญิง เป็นปัจจัย แก่รูปทั้งหลายมีอาการ ของอิตถีลิงคะเป็นต้นเหล่านั้น.(มีในมูลฎีกา)

ก็ เพราะว่า อิตถินทรีย์ มิได้ยังรูปทั้งหลาย แม้ในภาวทสกะให้เกิด(ชนก์), ทั้งมิได้ ตามรักษา(อนุปาลก์), หรืออุปัตถัมภ์(อุปตุลมุภก์), และไม่ยังกลาปรูปทั้งหลาย เหล่าอื่นให้เกิด, เพราะเหตุนั้น อิตถินทรีย์นั้น จึงมิได้ตรัสไว้ ในพระบาลีว่า "เป็นอินทริยปัจจัย อัตถิปัจจัยและอวิคตปัจจัย" เหมือนอย่างชีวิตินทรีย์ เป็นปัจจัย

แก่กลาปรูปของตน หรือ เหมือนอย่าง อาหารเป็นปัจจัย แก่รูปกลาปอื่น.(ในเรื่องนี้มี ในมูลฎีกา)

ก็ อิตถินทรีย์และปุริสินทรีย์เหล่านี้ เป็นพีชะ(เหตุ) แก่อิตถีลิงคะและปุริสลิงคะ เป็นต้นเหล่าใด, อิตถินทรีย์และปุริสินทรีย์เหล่านั้น ย่อมนับ ว่าเป็นปกตูปนิสสยะ แก่อิตถีลิงคะและปุริสลิงคะเป็นต้นเหล่านั้น โดยสุตตันติกปริยาย (ปัฏฐานอรรถกถา อาหารปัจจัยนิทเทส).

อินทรีย์ทั้ง ๒ นี้นั้น เพราะไม่เป็นไปพร้อม ในสันดานเดียวกัน โดยมีพระวจนะ เป็นต้นว่า "ยสุส อิตุถินฺทุริย์ อุปฺปหฺชติ, ตสุส ปุริสินฺทุริย์ อุปฺปหฺชติติ ? โน" ถามว่า "อิตถินทรีย์ กำลังเกิดขึ้น แก่บุคคลใด, ปุริสินทรีย์ ก็กำลังเกิดขึ้น แก่บุคคลนั้น หรือ ? ตอบว่า หามิได้" ดังนี้, เพราะเหตุนั้น พึงทราบว่า แม้สำหรับอุภโตพฺยัญชนกะ ก็ย่อมมี อินทรีย์เดียวเท่านั้น ในขณะเดียว.

ส่วน อาจารย์ทั้งหลายเหล่าใด ย่อมกล่าวว่า "ความเป็นไปโดยเอกเทศ แห่งสรีระ เป็นภาวรูป", เพื่อจะแสดงว่า คำนั้น แม้ของท่านอาจารย์ทั้งหลาย เหล่านั้น เป็นมิจฉา ท่านอาจารย์จึงกล่าวว่า "อินทรีย์ทั้ง ๒ อย่างนั้น ซึมซาบไป ตลอดสรีระทั้งสิ้นทีเดียว เหมือนอย่าง กายปสาท แมื่อจะห้ามเสีย ซึ่งความสงสัยว่า ถ้าหาก เป็นอย่างนั้น ความระคนกัน ด้วยกายปสาท ก็พึงมี จึงได้กล่าวคำเป็นต้นว่า "แต่ ย่อมไม่ถึง ซึ่งภาวะที่จะกล่าวได้ว่า ตั้งอยู่ ในโอกาส ที่กายประสาทตั้งอยู่ "ดังนี้. คำ ของท่านอาจารย์นั้น มีอธิบายว่า : ย่อมไม่ถึง ซึ่งภาวะที่ควรจะกล่าวว่า ตั้งอยู่ ในโอกาส ที่กายปสาทไม่ได้ตั้งอยู่ เพราะความเป็นธรรมชาติซึมซาบไปตลอดสรีระทั้งสิ้น แม้ก็จริง, โดยที่แท้ ถีย่อมไม่ถึง ซึ่งภาวะที่ควรจะกล่าวแม้ว่า ตั้งอยู่ ในโอกาส ที่กายปสาทตั้งอยู่ เพราะความมีที่อาศัยต่างกัน ก็ คำนี้นั่นเทียว เป็นนิปปริยายกลา ในข้อนี้.

ด้วยคำว่า "**เหมือนกับรูปและรส เป็นต้น**" นี้ ท่านอาจารย์ ย่อมแสดงว่า **ความระคนกัน ย่อมไม่มี** แม้ในรูปทั้งหลายอันมีที่อาศัยอย่างเดียวกัน เพราะความต่างกัน โดยลักษณะ, จะป่วยกล่าวไปไย ถึงสภาวะแห่งรูป อันมีที่อาศัยต่างกันเล่า.

บัดนี้ เพื่อประโยชน์ ต่อการกระตุ้นญาณในภาวรูปทั้ง ๒ เหล่านี้ บัณฑิต พึงทราบ การวินิจฉัย แห่งอิตถินทรีย์เป็นต้น อีก ในคัมภีร์ธัมมสังคณีพร้อมทั้ง อรรถกถา ชื่อว่า อัฏฐสาลินี นั้น ต่อไป.

๖๓๒.กตม์ ต่ รูป อิตุถินุทุริย์ ? ย่ อิตุถิยา อิตุถิลิงุค์ อิตุถินิมิตุต์ อิตุถิกุตุต์ อิตุถากปุโป อิตุถตุต์ อิตุถิภาโว, อิท์ ต่ รูป อิตุถินุทุริย์.

๖๓๓.กตม ตำรูป ปุริสินฺทุริยำ ?ยำปุริสสฺส ปุริสลิงฺคำปุริสนิมิตฺตำปุริสกุตฺตำปุริสากปุโป ปุริสตฺตำปุริสภาโว, อิทำตำรูป ปุริสินฺทุริยำ (ชมฺมสงฺคณิ)

รูป ที่เรียกว่า **อิตถินทรีย์** นั้น เป็นใฉน?

สัณฐานหรือองคชาตของหญิง นิมิตที่เป็นปัจจัยแก่การรู้ว่าเป็นหญิง กิริยาของหญิง อาการหรือสัณฐานของหญิง ความเป็นหญิง ภาวะแห่งหญิง ของหญิง ย่อมมี ด้วยเหตุใด, รูปนี้นั้น เรียกว่า อิตถินทรีย์.

รูป ที่เรียกว่า **ปริสินทรีย์** นั้น เป็นใฉน?

สัณฐานหรือองคชาตของชาย นิมิตที่เป็นปัจจัยแก่การรู้ว่าเป็นชาย กิริยา ของชาย อาการหรือสัณฐานของชาย ความเป็นชาย ภาวะแห่งชาย ของชาย ย่อมมี ด้วย เหตุใด, รูปนี้นั้น เรียกว่า ปุริสินทรีย์.

### อรรถกถาอิตถินทริยนิทเทส

๖๓๒. ในนิทเทสแห่งอิตถินทรีย์.

บทว่า ย่ – ด้วยเหตุใด เป็นกรณวจนะ(คือตติยาวิภัตติ), ในข้อนี้ อธิบายว่า อิตถีลิงคะเป็นต้น ของหญิง ย่อมมี **ด้วยเหตุคือรูปใด.**(เยน การเณน)

ในบรรดาบททั้งหลายเหล่านั้น บทว่า **ลิงุก** ได้แก่ **สณุฐาน** คือทรวดทรง. จริงทีเดียว สัณฐาณ แห่งอวัยวะทั้งหลายมีมือ เท้า คอ และอุระเป็นต้น ของหญิง ย่อมไม่เป็น เหมือนของชาย. เพราะว่า กายท่อนล่าง ของหญิงทั้งหลาย ย่อมมีความล่ำสัน, กายท่อนบน ไม่ล่ำสัน. มือและเท้า เล็ก, ใบหน้าเล็ก.

ลิงเคติ คเมติ โพเชตีติ **ลิงค์.**(ลิงุค คมเน)

ชื่อว่า **ลิงค**์ เพราะอรรถว่า เป็นสัณฐานที่ยังบุคคลให้รู้ถึงหญิงหรือชาย

บทว่า นิมิตุต์ ได้แก่ สญชานน์ คือเครื่องหมายอันเป็นเครื่องรู้ (สญชานนุติ เอเตนาติ สญชานน์,อุปลกุขณ์,มูลฎีกา). จริงทีเดียว เนื้ออก(อุรม์ส์) ของหญิงทั้งหลาย

ไม่ล่ำสัน(อวิสท์), ใบหน้า ไม่มีหนวดและเครา, แม้การรัดผมและการนุ่งผ้า ก็ย่อมไม่เป็น เหมือนของพวกบุรุษ.

บทว่า **กุตฺต** ใด้แก่ **กิริยา** คือการกระทำ. เพราะว่า พวกหญิง ในเวลาที่เป็นเด็ก(**ทหร กาเล**) ย่อมเล่น ด้วยกระดังและสากเล็กๆ, ย่อมเล่น ตุ๊กตาสวยงาม, ชื่อว่า ย่อมกรอ ซึ่งด้าย ด้วยดินเหนียวและเปลือกไม้(มตฺติกวากเกน).

บทว่า อากปุโป ได้แก่ คมนาทิอากาโร คืออาการมีการเดินเป็นต้น. อธิบายว่า หญิง ทั้งหลาย เมื่อเดิน ย่อมเดิน ไม่องอาจ, เมื่อยืน, เมื่อนอน, เมื่อนั่ง, เมื่อเคี้ยวกิน, ถึ ย่อมยืน นอน นั่ง เคี้ยวกิน ไม่องอาจ, เมื่อบริโภค ก็ย่อมบริโภค ไม่องอาจ. จริงทีเดียว ชนทั้งหลาย เห็นแล้ว แม้ซึ่งบุรษ ผู้ไม่องอาจ ก็ย่อมพูดว่า "บุรุษคนนี้ย่อมเดิน, ยืน, นอน, นั่ง, เคี้ยวกิน, บริโภค เหมือนอย่าง มาตุคาม" ดังนี้.

บทว่า อิตุลตุตํ อิตุลีภาโว - ความเป็นหญิง ภาวะแห่งหญิง แม้บททั้ง ๒ นี้ มีอรรถอย่างเคียวกัน, ความว่า เป็นสภาวะแห่งหญิง(อิตุลีสภาโว). ก็ อิตถีสภาวะนี้ เกิดแต่กรรม ตั้งขึ้นในปฏิสนธิกาล. ส่วน อิตถีลิงคะเป็นต้น ไม่ตั้งขึ้น ในปฏิสนธิกาล คุจอิตถินทรีย์ แต่ว่า อาศัย ซึ่งอิตถินทรีย์ ตั้งขึ้นในปวัตติกาล. เหมือนอย่างว่า เมื่อวีชะ(เมล็ดพืช) มีอยู่ ต้นไม้ อาศัยซึ่งวีชะ เพราะวีชะเป็นปัจจัย จึงเจริญเติบโต สมบูรณ์ ด้วยกิ่งและคาคบ ทำช่องว่างให้เต็ม ตั้งอยู่ ฉันใด, เมื่ออิตถินทรีย์ กล่าวคืออิตถีภาวะ มีอยู่ อิตถีลิงคะเป็นต้น ก็ย่อมมีฉันนั้นเหมือนกัน.

ก็ อิตถินทรีย์เปรียบเหมือนวิชะ, อิตถีลิงคะเป็นต้น อาศัย ซึ่งอิตถินทรีย์ ย่อมตั้งขึ้น ในปวัตติกาล เปรียบเหมือน ต้นไม้ตั้งอยู่ อาศัย ซึ่งวีชะจึงเจริญเติบโต ทำช่องว่างให้เต็ม ฉะนั้น.(ความว่า อิตถีลิงคะเป็นต้น แม้เกิดขึ้น ตั้งอยู่ ด้วยปัจจัย มีกรรม จิต อุตุและอาหาร ของตน ๆ ก็เป็นอาการแห่งอิตถีลิงคะเป็นต้นนั้น ๆ (อิตถีลิงคะเป็นต้น เหล่านี้) ย่อมเกิดขึ้น ในสรีระ อันประกอบพร้อมด้วยอินทรีย์ เพราะเหตุนั้น ท่านอาจารย์จึงกล่าวว่า อิตฺถินฺทฺริย์ ปฏิจุจ สมุฏฺฐหนฺติ - อาศัย ซึ่งอิตถินทรีย์ ย่อมตั้งขึ้น, มูลฎีกา)

(**มูลฎีกา**) ก็ ท่านกล่าวว่า ในอิตถินทรีย์นั้น เป็นอินทรีย์ เพราะภาวะที่เป็นอธิบดี ในอิตถีลิงคะเป็นต้นนั่นเอง.

เพราะ ไม่ทำปัจจัยแก่รูป อันเป็นอาการของอิตถีลิงคะเป็นต้น ให้เกิดขึ้น โดยประการอื่น ในสันดาน อันประกอบด้วยอินทรีย์ และเพราะการยึดถือว่า เป็นหญิง เป็นปัจจัย แก่รูปทั้งหลายเหล่านั้น. ก็ เพราะว่า อิตถินทรีย์ มิได้ยังรูปทั้งหลาย แม้ในภาวทสกะให้เกิด(ชนก์), ทั้งมิได้ ตามรักษา(อนุปาลก์), หรืออุปัตถัมภ์(อุปตุลมุภก์), และไม่ยังกลาปรูปทั้งหลาย เหล่าอื่นให้เกิด, เพราะเหตุนั้น อิตถินทรีย์นั้น จึงมิได้ตรัสไว้ว่า "เป็นอินทริยปัจจัย อัตถิปัจจัยและอวิคตปัจจัย" เหมือนอย่างชีวิตินทรีย์ เป็นปัจจัย แก่กลาปรูปของตน หรือ เหมือนอย่าง อาหาร เป็นปัจจัย แก่รูปกลาปอื่น. แม้ในปุริสินทรีย์ ก็มีนัยนี้. มูลฎีกา)

(อัฏฐสาลินี) บรรคาอินทรีย์ทั้งหลายเหล่านั้น อิตถินทรีย์ ไม่พึงรู้ด้วยจักบุวิญญาณ, พึงรู้ด้วยมโนวิญญาณเท่านั้น. อิตถีลิงคะเป็นต้น พึงรู้ด้วยจักบุวิญญาณบ้าง (เพราะความที่รูปายตนะ ในรูปทั้งหลาย อันเป็นอาการของลิงค์เป็นต้น พึงรู้ด้วยจักบุวิญญาณ) รู้ด้วยมโนวิญญาณบ้าง.

บทว่า **อิทนฺต** ร**ูป อิตฺถินฺทฺริย** - รูปนี้นั้น เรียกว่า อิตถินทรีย์ ความว่า จักขุนทรีย์เป็นต้น ย่อมเป็น แม้ของบุรุษได้ แต่ว่าอิตถีภาวรูปนี้นั้น ย่อมไม่เป็น เหมือน อย่างนั้น(คือเป็นของหญิงเท่านั้น).เพราะ เมื่อว่าโดยการตัดสินแน่นอน อินทรีย์ ของอิตถีเท่านั้น ชื่อว่า อิตถินทรีย์.(มิใช่อินทรีย์คืออิตถี)

### อรรถกถาปุริสินทริยนิทเทส

๖๓๓.แม้ในปุริสินทรีย์ ก็นัยนี้เหมือนกัน. แต่ ปุริสลิงคะเป็นต้น พึงทราบ โดยความเป็นปฏิปักษ์ กับอิตถีลิงคะเป็นต้น.

จริงทีเดียว สัณฐาน(**ถึงค**ะ) แห่งอวัยวะทั้งหลายมีมือ เท้า คอ และอุระเป็นต้น ของ บุรุษ ย่อมไม่เป็น เหมือนของหญิง,เพราะว่า อุปริมกาย ของพวกบุรุษ ย่อมมี ความ ล่ำสัน(**วิสโท**), เหฎฐิมกายไม่ล่ำสัน(อ**วิสโท**). มือและเท้า ก็ใหญ่, ใบหน้า ใหญ่,

(นิมิตตะ) อุรมังสะ ล่ำสัน(อุรมํสํ วิสทํ), หนวดและเครา ย่อมเกิดขึ้น (ที่ใบหน้า), การรัดผมและการนุ่งผ้า ก็ย่อมไม่เป็น เหมือนของพวกอิตถี,

(กุตตะ) ในเวลาที่เป็นเด็ก(ทหรกาเล) ย่อมเล่น ด้วยรถและ ไถเป็นต้น, ชื่อว่า กระทำแล้ว ซึ่งแนวคันด้วยทราย ย่อมขุด ซึ่งสระน้ำ,

(อากัปปะ) อาการทั้งหลายมีการเดินเป็นต้น ย่อมเร็ว(หรือองอาจ) ชนทั้งหลาย เห็น แม้ซึ่งหญิง ผู้ทำ การเดินเป็นต้น ที่องอาจ(หรือที่เร็ว) ย่อมพูดคำเป็นต้น ว่า แม่คนนี้ ย่อมเดินเหมือนอย่าง บุรุษ ดังนี้.

คำที่เหลือ เหมือนกับที่กล่าวไว้ ในอิตถินทรีย์นั่นแหละ.

#### ว่าโดยลักขณาทิจตุกะ

ในอินทรีย์ทั้ง ๒ นั้น **อิตฺถีภาวลกุขณํ อิตฺถินฺทฺริยํ** อิตถินทรีย์ มีอิตถีภาวะ เป็นลักษณะ, **อิตฺถีติ ปกาสนร**สํ มีการประกาศว่าเป็นหญิงเป็นรส, **อิตฺถีลิงฺคนิมิตฺต-กุตฺตากปฺปานํ การณภาวปจุจุปฎฺฐานํ** มีความเป็นเหตุแห่งอิตถีลิงคะ(สัณฐานแห่งหญิง) อิตถีนิมิต(นิมิตแห่งหญิง) อิตถีกุตตะ (กิริยาแห่งหญิง) และอิตถีอากัปปะ (อาการแห่งหญิง) เป็นปัจจุปัฏฐาน.

ปุริสภาวลกุขณํ ปุริสินฺทุริยํ ปุริสินทรีย์ มีปุริสภาวะเป็นลักษณะ, ปุริโสติ ปกาสนรสํ มีการประกาศว่าเป็นชายเป็นรส, ปุริสลิงฺคนิมิตฺตกุตฺตากปฺปานํ การณภาวปจุจุภุฐานํ มีความเป็นเหตุแห่งปุริสลิงคะ(สัณฐานแห่งชาย) ปุริสนิมิต (นิมิตแห่งชาย) ปุริสกุตตะ (กิริยาแห่งชาย) ปุริสอากัปปะ (อาการแห่งชาย) เป็นปัจจุปัฏฐาน. (เหมือน ในวิสุทธิมัคค์)

ภาวรูปแม้ทั้ง ๒ นั่น ของบุคคลผู้เกิดในปฐมกัปป์ ย่อมตั้งขึ้น ในปวัตตกาล, ในภายหลังต่อมา ภาวรูปทั้ง ๒ นี้ ย่อมตั้งขึ้น ในปฏิสนธิกาล. แม้ตั้งขึ้นในปฏิสนธิกาล ก็ย่อมหวั่นไหว คือย่อมเปลี่ยนแปลงได้ ในปวัตตกาล.

เหมือนอย่างพระคำรัสที่ตรัสไว้ ในพระบาลีวินีตวัตถุแห่งปฐมปาราชิกว่า ก็สมัยนั้นแล อิตถีลิงคะ(**อิตฺถีลิงฺค**ํ) ย่อมปรากฎ(**ปาตุภูต**ํ โหติ) แก่ภิกษุ รูปหนึ่ง. ก็สมัยนั้นแล ปุริสลิงคะ ย่อมปรากฏ แก่ภิกษุณี รูปหนึ่ง คังนี้.

(อรรถกถาวินัย อธิบายว่า อิตุถีลิงค์ ปาตุภูตนุติ รตุติภาเค นิทุท์ โอกุกมนุตสุส ปริสสณุฐาน มสุสุทาฐิกาทิสพุพ อนุตรหิต์, อิตุถิสณุฐาน อุปุปนุน.

สองบทว่า อ**ิตุถีลิงค์ ปาตุภูต**์ ความว่า เมื่อภิกษุนั้น หยั่งลง สู่ความหลับ ในเวลากลางคืน อวัยวะทั้งปวง มีหนวดและเคราเป็นต้น ซึ่งเป็นสัณฐานของบุรุษ หายไป, สัณฐานของสตรี เกิดขึ้นแทนที่.

ฎีกาวินัย อธิบายว่า ปุริสสณุฐาน อนุตรหิต์, อิตุถิสณุฐาน อุปุปนุนนุติ ๆเป๋ๆ คำทั้งหลายว่า ซึ่งเป็นสัณฐานของบุรุษ หายไป, สัณฐานของสตรี เกิดขึ้นแทนที่. พึงทราบว่า ท่านกล่าว ความวินาสไปและความเกิดขึ้น แม้แห่งการณะ ด้วยการแสดง ความวินาสไปและความเกิดขึ้น ของผล. เพราะว่า เมื่อปุริสินทรีย์(อันเป็นการณะ) หายไป ปุริสสัณฐาน(อันเป็นผล) ย่อมอันตรฐานไป, เมื่ออิตถินทรีย์(อันเป็นการณะ) เกิดขึ้น อิตถิสัณฐาน(อันเป็นผล) ก็ย่อมปรากฏ. เป็นความจริงอย่างนั้น เพราะว่า พระผู้มีพระภาค ได้ตรัสไว้ ในยมกปกรณ์ว่า ถามว่า อิตถินทรีย์ กำลังเกิด แก่บุคคลใด, ปุริสินทรีย์

ก็กำลังเกิด แก่บุคคลนั้น ใช่ไหม? **ตอบว่า** โน. **ถามว่า** ก็ หรือว่า ปุริสินทรีย์ กำลังเกิด แก่บุคคลใด, อิตถินทรีย์ ก็กำลังเกิด แก่บุคคลนั้น ใช่ไหม? **ตอบว่า** โน.

เพราะความที่แห่งอินทรีย์ทั้งสอง ไม่มี ความเป็นไปร่วมกัน ในสันดาน เดียวกัน เพราะเหตุนั้น อิตถินทรีย์ย่อมปรากฏ ในขณะใด, ในก่อน แต่ขณะนั้น ปุริสินทรีย์ ย่อมไม่เกิดขึ้น ตั้งแต่ จิตควงที่ ๑๗.

และ เมื่อปุริสินทรีย์ ที่เกิดขึ้น ในก่อน แต่ขณะนั้น ดับไปแล้ว โดยลำดับ พร้อมกับสหชรูปทั้งหลาย อิตถินทรีย์ จึงเกิดขึ้น ในสันดานนั้นได้. เพราะเหตุนั้น เมื่อกัมมชรูปทั้งหลายและรูปที่เหลือทั้งหลาย ที่เป็นไป โดยสัณฐานและอาการของบุรุษ เป็นไปแล้ว ตลอดกาล เล็กน้อย แล้วดับไป และเมื่อจตุชรูปสันตติ ที่เป็นไปแล้ว โดยสัณฐานและอาการของสตรี ปุริสสัณฐาน จึงอันตรธานไป, อิตถิสัณฐาน จึงกล่าวว่า ปรากฎแล้ว. แม้ในความปรากฏเป็นปุริสลิงคะ ของสตรี ก็พึงทราบ ตามนัยนี้ เหมือนกัน.)

(อัฏฐกถาวินัย อธิบายว่า ก็ ในถึงคะทั้ง ๒ เหล่านี้ ปุริสลิงคะ เป็นอุตตมะ, อิตถีลิงคะ เป็นหีนะ, เพราะว่า ปุริสลิงคะ ย่อมอันตรธานไป เพราะพลวอกุศล, อิตถีลิงคะ ย่อมตั้งขึ้น ด้วยทุพพลกุศล. แต่ อิตถีลิงคะ เมื่ออันตรธาน ย่อมอันตรธานไป เพราะทุพพลอกุศล, ปุริสลิงคะ ย่อมตั้งขึ้น ด้วยพลวกุศล.

พึงทราบว่า **ลิงคะ แม้ทั้ง ๒ อย่าง ย่อมอันตรธานไป เพราะอกุศล, ย่อมตั้งขึ้น** (ปติภูฐาติ) **ด้วยกุศล** ด้วยประการฉะนี้. (คำเหล่านี้ ปรากฏในอรรถกถาวินัย วินีตวัตถุ แห่งปฐมปาราชิก ด้วย

ฏีกาวินัย อธิบายว่า ปุริสลิงค์ อุตฺตม์, อิตฺถิลิงค์ หืนนฺติ อิมินา จ ปุริสินฺทุริยสฺส อุตฺตมภาโว, ๆเปๆ ก็ ด้วยคำนี้ว่า ปุริสลิงคะ เป็นอุตตมะ, อิตถีลิงคะ เป็นหีนะ พึงทราบว่า ท่านกล่าว ความที่แห่งปุริสินทรีย์ เป็นอินทรีย์สูงสุด, และความที่แห่งอิตถินทรีย์ เป็นอินทรีย์ชั้นต่ำ. เพราะว่า เว้น ซึ่งความที่แห่งอินทรีย์ ที่เป็นหีนะและอุกกัฏฐะเสียแล้ว ความที่แห่งลิงคะ อันมีอินทรีย์นั้นเป็นที่อาศัย จะเป็นหีนะและอุกกัฏฐะ มีอยู่ ก็หามิได้.

แม้ด้วยคำเป็นต้นว่า **ปุริสลิงค์ พลวอกุสเลน อนุตรธายติ** - ปุริสลิงคะ ย่อมอันตรธานไป เพราะพลวอกุสล, พึงทราบว่า ท่านกล่าว ความวินาสไปและ ความเกิดขึ้น แห่งอินทรีย์นั่นเอง. จริงทีเดียว เมื่ออินทรีย์ วินาสไป และเกิดขึ้น ความอันตรธาน และความตั้งอยู่ แม้แห่งลิงคะ อันมีอินทรีย์นั้นเป็นที่อาสัย ก็ย่อมปรากฏ.

**ถามว่า** ก็ในอธิการนี้ ปุริสลิงคะ ย่อมอันตรธานไป เพราะพลวอกุศล, อิตถีลิงคะ ย่อมตั้งขึ้น ด้วยทุพพลกุศล เป็นอย่างไร ? เฉลยว่า พลวกุศลกรรม มีความสามารถที่มิได้ถูกกำจัด ยังปุริสินทรีย์ ให้เกิดขึ้น ในปฏิสนธิกาล ก่อน ย่อมยังปุริสินทรีย์นั่นแหละให้เกิดขึ้น ตลอดอายุ,

แต่ กุศลกรรม ที่ให้ปฏิสนธิ นั้นนั่นแหละ ถูกพลวอกุศลกรรม มีความเป็นผู้คบหา ทาระของผู้อื่นเป็นต้น อันเป็นการได้ปัจจัยแล้ว บางอย่าง ในระหว่าง เข้าไปกำจัด ความสามารถ จึงเป็นธรรมชาติทุรพล ไม่ยังปุริสินทรีย์ให้เกิดขึ้น ย่อมยังอิตถินทรีย์ ให้เกิดขึ้นในปวัติกาล ตามควรแก่ความสามารถ ของตน.

อนึ่ง ในกาลใด กุศลกรรม ที่ให้ปฏิสนธิ นั้นนั่นแหละ ถูกพลวอกุศลกรรม มีความเป็นผู้คบหาทาระของผู้อื่นเป็นต้น อันเป็นการได้ปัจจัยแล้ว บางอย่าง ในกาลที่ให้ ปฏิสนธินั่นเอง เข้าไปกำจัด ซึ่งความสามารถในอันยังปุริสินทรีย์ให้เกิดขึ้น, ในกาลนั้น กุศลกรรม เป็นธรรมชาติทุรพล ไม่ยังปุริสินทรีย์ให้เกิดขึ้น ย่อมยังอิตถินทรีย์ให้เกิดขึ้น ในปฏิสนธิเท่านั้น.

เพราะเหตุนั้น ท่านจึงกล่าวว่า ปุริสลิงคะ ย่อมอันตรธานไป เพราะพลวอกุศล, อิตถีลิงคะ ย่อมตั้งขึ้น ด้วยทุพพลกุศล ดังนี้.

คำว่า ทุพฺพลอกุสเลน อนฺตรธายติ – (อิตถีลิงคะ เมื่ออันตรธาน) ย่อมอันตรธานไป เพราะทุพพลอกุสล ความว่า เมื่อพลวอกุสลกรรม มีความเป็น ผู้คบหาทาระของผู้อื่น เป็นต้น เป็นกรรมกางกั้นการยังปุริสินทรย์ให้เกิดขึ้น ในเพราะความเป็น(อกุสล)กรรม ทุรพลลง มีอยู่ อิตถีลิงคะ จึงอันตรธานไป ท่านจึงกล่าวว่า ย่อมอันตรธานไป เพราะทุพพลอกุสล.

จริงอย่างนั้น เพราะถูก**พลวอกุศลกรรม** มีความเป็นผู้คบหาทาระของคนอื่น เป็นต้น ห้ามไว้ ทุพพลกุศลกรรม ที่ยังอิตถินทรีย์ให้เกิดขึ้น แก่สตรี ในปฏิสนธิกาล อันไม่มีความสามารถ ในการยังปุริสินทรีย์ให้เกิดขึ้น,ในกาลใด เป็นกรรมที่มีความสามารถ อันพลวกุศลกรรม ที่ได้กระทำไว้ สั่งสมไว้ ด้วยอำนาจการอบรมพรหมจรรย์ และการเว้น จากมิจฉาจาร หรือด้วยอำนาจปรารถนาภาวะแห่งบุรุษ ได้ประมวลมา เป็นกรรม สามารถ ในการยังปุริสินทรีย์ให้เกิดขึ้น ไม่ยังอิตถินทรีย์ ให้เกิดขึ้น ย่อมยังปุ ริสินทรีย์ให้เกิดขึ้น ตามสมควร แก่ความสามารถ ของตน, ในกาลนั้น เมื่อ พลวอกุศลกรรม เป็นกรรมกางกั้นการยังปุริสินทรีย์ให้เกิดขึ้น ในเพราะ ความเป็น(อกุศล)กรรมทุรพลลง มีอยู่ อิตถินทรีย์นั้น ก็อันตรธานไป เพราะ เหตุนั้น ท่านอาจารย์จึงกล่าวว่า อิตถีลิงคะ เมื่ออันตรธาน ย่อมอันตรธานไป เพราะทุพพลอกุศล. เพราะ กุศลกรรมมีกำลัง ยังปริสินทรีย์ให้เกิดขึ้น ตามนัยที่ได้กล่าวไว้ แล้วนั่นเอง ท่านอาจารย์จึงกล่าวว่า ปุริสลิงคะ ย่อมตั้งขึ้น ด้วยพลวกุศล.

แม้ในการยังปุริสินทรีย์ให้เกิดขึ้น ในปฏิสนธิกาล ของบุคคลผู้เป็นหญิงในชาติก่อน ก็พึงทราบ นัยนี้.

คำว่า อุภยมฺปี อกุสเลน อนฺตรชายติ, กุสเลน ปฏิลพฺภติ - ถึงคะแม้ทั้ง ๒ อย่าง ย่อมอันตรชานไป เพราะอกุสล, ย่อมได้ ด้วยกุสล. นี้ ท่านอัฏฐกถาจารย์กล่าว หมายเอา ซึ่งสุคติภพ. ส่วน ในทุคคติ พึงทราบว่า ความอุบัติขึ้น และความวินาสไป ของถึงคะ ทั้งสอง เพราะอกุสลกรรมเท่านั้น.(สารัตถทีปนีฏีกา)

หรือ พึงทราบว่า ท่านอาจารย์กล่าว หมายเอา ซึ่งสุคติ. เป็นความจริงว่า ในทุคคติ ปฏิสนธิ พึงมี เพราะอกุศลเท่านั้น ฉะนั้น แม้ภาวรูป ที่เกิดขึ้น ในกาลนั้น ก็พึงมี เพราะอกุศลเหมือนกัน. (มูลฎีกา,)

# กัมมชรูปในสันดานเดียวกันบังเกิดด้วยสภาคกรรม

กมุมสมุฎฐานสุส ปาฏิเยกุก์ สนุตติวเสน อตีตาทิเภโท นตุถิ. เตสญเญว ปน อุตุอาหารจิตุตสมุฎฐานาน์ อุปตุถมุภกวเสน ตสุส อตีตาทิเภโท เวทิตพุโพ.

(วิ.ม.ข้อ ๔៩๔ ขนุธนิทุเทส, อ.ขนุธวิภงุค ข้อ ๕ หน้า ธ)

ประเภทมือดีตเป็นต้น ด้วยอำนาจสันตติ(มือดีตสันตติเป็นต้น) ไม่มีแยกเป็นแผนก หนึ่งต่างหาก แก่รูปที่มีกรรมเป็นสมุฏฐาน.

แต่ ประเภทมือคีตเป็นต้นแห่งกัมมชรูปนั้น(มีกัมมชรูปอดีตสันตติเป็นต้น) พึงทราบ ค้วยอำนาจอุปัตถัมภกปัจจัย ของสมุฎฐานทั้งหลายมีอุตุ อาหารและจิตเหล่านั้น นั่นแหละ.

### มหาฏีกา

ชนโก เหตุ, อุปตุถมุภโก ปจุจโย, เตส อุปฺปาทน อุปตุถมุภนญจ กิจุจ์. ยถา พีชสุส องฺกุรุปฺปาทนํ, ปถวือาทีนญจ ตทุปตุถมุภนํ กมุมสุส กฎตฺตารูปวิปากุปฺปาทนํ อาหาราทีนํ ตทุปตุถมุภนํ, เอวํ เอเกกสุส กลาปสุส จิตฺตุปฺปาทสุส จ ชนกานํ กมุมานนฺตราทิปจุจยภูตานํ อุปตุถมุภกานญจ สหชาตปุเรชาตปจุฉาชาตานํ กิจุจํ ยถาสมุภวํ โยเชตพฺพํ. (มหาฏีกา, มูลฏีกา)

เอว์ อุตุอาทีน์ สภาควิสภาคตาสมุภวโต ตํสมุฎฐานรูปานํ สนฺตติวเสน อตีตาทิวิภาโค วุตฺโต, กมฺมสฺส ปน เอกภวนิพฺพตฺตกสฺส สภาควิสภาคตา นตฺถีติ ตํสมุฎฺฐาน รูปานํ สนฺตติวเสน อตีตาทิวิภาคํ อวตฺวา อุปตฺถมฺภกวเสเนว วุตฺโต.

(มหาฎีกา ข้อ ๔៩๔ หน้า ๑๗๓)

ชนกเป็นเหตุ,อุปัตถัมภกเป็นปัจจัย, การทำให้เกิดขึ้นเป็นกิจ(อุปปาทนกิจ)
ของชนกเหตุ และการอุปัตถัมภ์เป็นกิจ(อุปัตถัมภนกิจ)ของอุปัตถัมภกปัจจัยเหล่านั้น.
เปรียบเหมือนว่า การทำหน่อให้เกิดขึ้นเป็นกิจ ของเมล็ด และการอุปัตถัมภ์หน่อนั้นเป็นกิจ
ของปถวีเป็นต้น, การทำกฏัตตารูปและวิบากให้เกิดขึ้น เป็นกิจของกรรม(กรรมเป็น
ชนกเหตุ), การอุปัตถัมภ์ กฏัตตารูปนั้น เป็นกิจของสมุฏฐานทั้งหลายมีอาหารเป็นต้น
(อาหารเป็นต้น เป็นอุปัตถัมภกปัจจัย) ฉันใด, อันบัณฑิตพึงประกอบกิจ ของพวกชนกเหตุ
ที่เป็นกัมมปัจจัยและอนันตรปัจจัยเป็นต้น และกิจของพวกอุปัตภัมภกปัจจัย ที่
เป็นสหชาตะ ปุเรชาตะและปัจฉาชาตปัจจัยแก่รูปกลาปแต่ละกลาป และ
แก่จิตตุปบาท ตามสมควร ฉันนั้น.

การจำแนกมือดีตเป็นต้น อันท่านอัฏฐกถากล่าวไว้ ด้วยอำนาจสันตติ ของรูปทั้งหลายที่มีอุตุเป็นต้นนั้นเป็นสมุฏฐาน เพราะอุตุเป็นต้นมีความเป็น สภาคะและวิสภาคะ อย่างนี้, ส่วน ความเป็นสภาคะและวิสภาคะ ของกรรม ที่ทำให้บังเกิดในภพเดียวกันไม่มี เพราะเหตุนั้น ท่านจึงไม่กล่าว ซึ่งการจำแนก มือดีตเป็นต้น ด้วยอำนาจสันตติ ของรูปทั้งหลายที่มีกรรมนั้นเป็นสมุฏฐาน กล่าวด้วยอำนาจอุปัตถัมภกเท่านั้น.(ความว่า ความเป็นสภาคะและวิสภาคะ ของกรรมที่ทำกัมมชรูปให้บังเกิดในภพเดียวกันไม่มี เพราะกัมมชรูปที่บังเกิด ในภพเดียวกัน ย่อมบังเกิด ด้วยกุศลกรรมเท่านั้น หรืออกุศลกรรมเท่านั้น ตลอด ภพหนึ่ง ๆ, มิใช่ในภพหนึ่ง ๆ กัมมชรูปในสันตติหนึ่งบังเกิดด้วยกุศล, ใบ สันตติอื่นอีก บังเกิดด้วยอกุศล, ถ้าว่าเป็นอย่างนี้ได้ ก็พึงจำแนกกัมมชรูปอดีตเป็นต้น ด้วย อำนาจสันตติว่า "กัมมชรูปที่มีกรรมเป็นสภาคะกันคือบังเกิด ด้วยกุศลกรรมเหมือนกันหรือ บังเกิดด้วยอกุศลกรรมเหมือนกันเป็นสมุฏฐาน ที่กำลังเป็นไป ด้วยอำนาจเบื้องต้น และเบื้องปลาย เป็นกัมมชรูปปัจจุบันสันตติ, ส่วน กัมมชรูปที่มีกรรมเป็นวิสภาคะกัน เป็นไปแล้วในกาลก่อนแต่ปัจจุบันนั้น เป็นอดีตสันตติ, กัมมชรูปจะเป็นไปในกาลภายหลัง แต่ปัจจุบันนั้น เป็นอนาคตสันตติ"ดังนี้.

# กัมมชรูปในสันดานเดียวกันบังเกิดด้วยกุศลที่เป็นวิสภาคะกัน ก็มี

(มหาฎีกา)

ก็ การเปลี่ยนแปลงแห่งลิงค์ ย่อมมี ในกาลใค, ปุริสลิงค์ ย่อมอันตราธานไป ด้วยพลวอกุศล ในกาลนั้น, อิตถีลิงค์ ย่อมปรากฏ ด้วยทุพพลกุศล(อันเป็น วิสภาคะกับพลวกุศลที่ทำปุริสลิงค์ให้ปรากฏ). และอิตถีลิงค์ ย่อมอันตรธานไป ด้วยทุพพล อกุศล, ปุริสลิงค์ ย่อมปรากฏ ด้วยพลวกุศล เพราะเหตุนั้น ความเป็นกรรมวิสภาคะ มีอยู่
แม้แก่รูปทั้งหลาย ที่มีกรรมเป็นสมุฏฐานเหมือนกัน ฉะนั้น การจำแนกมีอดีตเป็นต้น
ด้วยอำนาจสันตติ ย่อมมี แม้แก่รูปทั้งหลายที่มีกรรมเป็นสมุฏฐานเหล่านั้น, แต่ การจำแนก
มือดีตเป็นต้นนั้น อันบัณฑิตไม่ถือเอา เพราะไม่เป็นไปตลอดกาลทั้งปวง

# เรื่องห้ามอุปสมบทอุภโตพยัญชนกะ ในบาลีมหาขันธกะ เล่มที่ ๔

ก็ ในสมัย นั้น แล อุภโตพยัญชนกะ คนหนึ่ง ได้บวชอยู่ ในสำนัก ภิกษุทั้งหลาย. เธอ ย่อมกระทำ(กโรติ) ซึ่งความก้าวล่วงเมถุน ในสตรีทั้งหลาย ด้วยปุริสนิมิตของตนบ้าง ยังบุรุษอื่นให้กระทำ(การาเปติ) ซึ่งความก้าวล่วงเมถุน ในอิตถีนิมิต ของตนบ้าง. ภิกษุทั้งหลาย จึงกราบทูล ซึ่งเรื่องนั้น แค่พระผู้มีพระภาค. พระ ผู้มีพระภาค รับสั่ง กะภิกษุทั้งหลายว่า ดูก่อนภิกษุทั้งหลายอนุปสัมบัน คือ อุกโตพยัญชนกะ (อุกโตพุยญชนโก) ภิกษุ ไม่พึงให้อุปสมบท, ที่อุปสมบทแล้ว ต้องให้สึกเสีย.

# อุภโตพยัญชนกะ ในอรรถกถาวินัย มหาขันธกะ

(ผู้มีอิตถีนิมิตต์และปุริสนิมิตต์คือ องคชาต เพราะกรรม 🖢 อย่าง)

บทว่า อุภโตพุยญชนโก มีวิเคราะห์ว่า อิตุถินิมิตุตุปุปาทนกมุมโต จ ปุริสนิมิตุตุปุปาทนกมุมโต จ อุภโต (สมุฏุฐิต์) พุยญชนมสุส อตุถีติ อุภโตพุยญชนโก. แปลว่า อิตถีนิมิตต์และปุริสนิมิตต์คือ องคชาต (ที่ตั้งขึ้น) เพราะกรรม ๒ อย่าง คือ เพราะกรรมเป็นเหตุยังอิตถีนิมิตให้เกิดขึ้น ๑ และเพราะกรรมเป็นเหตุยังปุริสนิมิตให้เกิดขึ้น ๑ ของบุคคลนั้น มีอยู่ เพราะเหตุนั้น บุคคลนั้น ชื่อว่า อุภโตพยัญชนกะ (บุคคลผู้มีอิตถีนิมิตต์ และปุริสนิมิตต์คือ องคชาต ที่ตั้งขึ้นเพราะกรรม ๒ อย่าง. (ทวิปทภินนาธิกรณ พหุพพีหิมาส)

(สารัตถที่ปนี้ฏีกา อธิบายบท พุยญฺชน ว่า พุยญฺชนนฺติ เจตฺถ อิตฺถินิมิตฺตํ ปุริสนิมิตฺตญจ อธิปเปตํ. – ก็ ในบทว่า พุยญฺชนํ นี้ ท่านอาจารย์ประสงค์เอา ซึ่งอิตถีนิมิตต์ และปุริสนิมิตต์.)

บทว่า **กโรติ** ความว่า ย่อมกระทำ ซึ่งความก้าวล่วงเมถุน ในสตรีทั้งหลาย ด้วยปริสนิมิตต์.

บทว่า **การาเปติ** ความว่า ย่อมชักชวนบุรุษอื่นให้กระทำ ซึ่งความก้าวล่วงเมถุน ในอิตถีนิมิตต์ ของตน. อุภโตพยัญชนกนั้น มีอยู่ ๒ ชนิด คือ อิตถีอุภโตพยัญชนก ๑. ปุริสอุภโต พยัญชนก ๑.

ใน ๒ ชนิดนั้น สำหรับอิตถีอุภโตพยัญชนกะ อิตถีนิมิต ย่อมปรากฏ, ปุริสนิมิต เป็นของปกปิด. สำหรับปุริสอุภโตพยัญชนกะ ปุริสนิมิต ย่อมปรากฏ, อิตถีนิมิต เป็นของปกปิด.

เมื่ออิตถีอุภโตพยัญชนก กระทำ ซึ่งความเป็นบุรุษ ในสตรีทั้งหลาย อิตถีนิมิตต์ ย่อมเป็นของปกปิด, ปุริสนิมิต ย่อมปรากฏ. เมื่อปุริสอุภโตพยัญชนกะ เข้าถึง ซึ่งอิตถีภาวะ ของพวกบุรุษ ปุริสนิมิตต์ ย่อมเป็นของปกปิด, อิตถีนิมิตต์ ย่อมปรากฏ.

การกระทำต่างๆกันนี้ แห่งอุภโตพยัญชนกะ ๒ ชนิดเหล่านั้น คือ อิตถีอุภโตพยัญชนกะ ย่อมถือเอา ซึ่งครรภ์ เองค้วย, ย่อมยังสตรีอื่นให้ถือเอา ซึ่งครรภ์ได้ด้วย, ส่วน ปุริสอุภโตพยัญชนกะ ย่อมไม่ถือเอา ซึ่งครรภ์เอง, ย่อมยังสตรีอื่น ให้ถือเอา ซึ่งครรภ์.

แต่ในกุรุนที่ ท่านกล่าวว่า ถ้าว่า ปุริสลิงคะ บังเกิด ในปฏิสนธิกาล อิตถีลิงคะ ย่อมบังเกิด ในปวัตตกาล(เมื่อมีความกำหนัด ในบุรุษ), ถ้าว่า อิตถีลิงคะ บังเกิด ปฏิสนธิกาล ปุริสลิงคะ ย่อมบังเกิด ในปวัตตกาล(เมื่อมีความกำหนัด ในสตรี).

ก็ คำในกุรุนที่ นี้ ไม่ถูกต้อง คั้งที่ท่านสารัตถที่ปนี้ฎีกา อธิบายว่า ยทิ ปฏิสนุธิย์ ปุริสลิงุค์, ยทิ ปฏิสนุธิย์ อิตุถิลิงุคนุติ จ ปฏิสนุธิย์ ลิงุคสพุภาโว กุรุนุทุริย์ วุตุโต, «เปฯ.

ในกุรุนที่ ท่านกล่าว ความมีลิงค์ไว้ ในปฏิสนธิกาล ว่า ถ้าว่า ปุริสลิงคะ เกิดขึ้น ในปฏิสนธิกาล, และว่า ถ้าว่า อิตถีลิงคะ เกิดขึ้น ในปฏิสนธกาล ดังนี้. ก็ ความมีลิงค์ ในกุรุนทีนั้น ไม่ถูกต้อง. เพราะว่า อิตถีลิงคะเป็นต้น ย่อมตั้งขึ้น ในปวัตติกาลเท่านั้น, ย่อมไม่ตั้งขึ้น ในปฏิสนธิกาล. แต่ว่า อินทรีย์เท่านั้น ย่อมตั้งขึ้น ในปฏิสนธิกาล, ลิงค์เป็นต้น ย่อมไม่ตั้งขึ้น. และใครๆ ไม่อาจ เพื่อจะกล่าวว่า อินทรีย์นั่นเอง เป็นลิงค์ เพราะความที่แห่งอินทรีย์และลิงค์ มีสภาวะแตกต่างกัน. ข้อนี้ สมจริง ด้วยคำที่ท่านอาจาย์ กล่าวไว้ ในอัฏฐสาลินีว่า บทว่า อิตุถตุต์ อิตุถีภาโว - ความเป็นแห่งหญิง ภาวะแห่งหญิง แม้บททั้ง ๒ นี้ มีอรรถอย่างเดียวกัน, ความว่า เป็นสภาวะแห่งหญิง(อิตุถีสภาโว).

ก็ อิตถีสภาวะนี้ เกิดแต่กรรม ตั้งขึ้นในปฏิสนธิกาล. ส่วน อิตถีลิงคะเป็นต้น ไม่ตั้งขึ้น ในปฏิสนธิกาล คุจอิตถินทรีย์ แต่ว่า อาศัย ซึ่งอิตถินทรีย์ ตั้งขึ้น ในปวัตติกาล. เหมือนอย่างว่า เมื่อวีชะ(เมล็ดพืช) มีอยู่ ฯเปฯ .ก็ การอุปมานี้ พึงทราบ ในอัฏฐสาลินีนั้น. ลำดับแห่งการวิจารณ์ ในลิงคะทั้ง ๒ เหล่านั้น บัณฑิตพึงทราบ โดยพิสดาร ในอรรถกถาธรรมสังคหะ ชื่อว่า อัฏฐสาลินี.

ส่วน ในบรรพชาธิการนี้ พึงทราบ สันนิษฐานนี้ว่า บรรพชา อุปสมบทแห่ง อุภโตพยัญชนกะ แม้ทั้ง ๒ ชนิดเหล่านี้ ไม่มีแน่นอน.

## อรรถกถาวินัยอุภโตพยัญชนกวัตถุ จบ

# อุภโตพยัญชนกะ ในอัฏฐสาลินีและสารัตถที่ปนี้ฏีกา

ถามว่า ก็ สำหรับบุคคลผู้เป็นอุภโตพยัญชนกะ มีอินทรีย์เดียว, หรือมีสองอินทรีย์? ตอบว่า มีอินทรีย์เดียว.(เพราะความที่ ๒ อินทรีย์ ทรงปฏิเสธ ในสันดานเคียวกันไว้ ในอินทรีย์ยมกว่า ถามว่า อิตถินทรีย์ กำลังเกิดขึ้น แก่บุคคลใด, ปุริสินทรีย์ ก็กำลังเกิดขึ้น แก่บุคคลนั้น ใช่ไหม? ตอบว่า ไม่ใช่.

ถามว่า ก็ หรือว่า ปุริสินทรีย์ กำลังเกิดขึ้น แก่บุคคลใด, อิตถินทรีย์ ก็กำลังเกิดขึ้น แก่บุคคลนั้น ใช่ใหม ? ตอบว่า ไม่ใช่ ดังนี้. สารัตถทีปนีฏีกา)

ก็ อินทรีย์นั้นแล ของอิตถีอุภโตพยัญชนกะ เป็นอิตถินทรีย์, ของปุริสอุภโตพยัญชน กะ เป็นปุริสินทรีย์(ตลอดชีวิต).

ถามว่า เมื่อเป็นเช่นนั้น(คือตลอดชีวิต)ย่อมถึง ความไม่มี แห่งพยัญชนะที่ ๒, เพราะกล่าวว่า อินทรีย์ เป็นการณะแห่งพยัญชนะ(คือนิมิตตะได้แก่ องคชาต เพราะ เหตุนั้น เช่น อิตถินทรีย์ของอุภโตจึงเป็นเหตุของพยัญชนะที่ ๒ คือปุริสนิมิตไม่ได้), และ อินทรีย์นั้น(เช่นปุริสินทรีย์)ของบุคคล ผู้เป็น(อิตถี)อุภโตพยัญชนกะนั้น ก็ ไม่มีอยู่ (เพราะเหตุนั้น ปุริสนิมิต ก็ต้องปรากฏไม่ได้)? ตอบว่า อินทรีย์ของบุคคลนั้น ไม่ เป็นการณะแห่งทุติยพยัญชนะ.

#### **ถามว่า** เพราะเหตุไร ?

ตอบว่า เพราะความไม่มีอยู่ ทุกเมื่อ(ความว่า เช่นปุริสนิมิตอันเป็นพยัญชนะที่ ๒ มิได้มีอยู่ตลอดชีวิต เพราะเมื่อเสร็จกิจแห่งปุริสนิมิตแล้ว อิตถีนิมต ก็ปรากฏดังเดิม).

จริงทีเดียว ในกาลใด ราคจิต ของอิตถีอุภโตพยัญชนกะ ย่อมเกิดในหญิง(อื่น), ในกาลนั้นนั่นเอง ปุริสพยัญชนะ ย่อมปรากฏ, อิตถีพยัญชนะ ย่อมปิดบัง ซ่อนเร้น. อิตถี พยัญชนะนอกนี้ ของปุริสอุภโตพยัญชนกะนอกนี้ ก็เหมือนกัน.

ก็ ถ้าว่า อินทรีย์ ของอุภโตพยัญชนกะทั้งสองเหล่านั้น พึงเป็น การณะ แห่งพยัญชนะที่ ๒ ใชร้(เช่นถ้าว่า อิตถินทรีย์ของอิตถีอุภโตเป็นเหตุแห่งปุริสนิมิต), พยัญชนะทั้ง ๒ ก็พึงตั้งอยู่ แม้ในกาลทุกเมื่อ(เพราะอิตถินทรีย์มีตลอดชีวิต), แต่ ว่า หาได้ตั้งอยู่ไม่(เพราะเมื่อเสร็จกิจ นิมิตก็กลับดังเดิม). เพราะเหตุนั้น พึงทราบ คำนี้ ว่า "อินทรีย์นั้น ของอุภโตพยัญชนกะนั้น ไม่เป็นการณะแห่งพยัญชนะ. แต่ ในที่นี้ ราคจิตนั่นเทียว ที่มีกรรมเป็นสหาย เป็นการณะ.

ก็ เพราะ อินทรีย์ ของอุภโตพยัญชนกะนั้น มีอินทรีย์เดียวเท่านั้น(ตลอดชีวิต), เพราะเหตุนั้น อิตถีอุภโตพยัญชนกะ แม้ตนเอง ก็ย่อมถือเอา ซึ่งครรภ์ได้, ย่อมยังแม้สตรี อื่น ให้ถือเอาก็ได้(เมื่อปุริสนิมิตปรากฏ).ปุริสอุภโตพยัญชนกะ ย่อมยังแม้สตรีอื่น ให้ถือเอา ซึ่งครรภ์ได้, แต่ว่า ตนเอง ย่อมไม่ถือเอา ซึ่งครรภ์(เพราะปรากฏแต่อิตถีนิมิต เท่านั้นที่มีราคจิตเป็นเหตุ ส่วนลักษณะอื่นๆ ของหญิงไม่ปรากฏ เพราะความที่ตนมี ปุริสินทรีย์ตลอดชีวิต) ฉะนี้.

# ๘.ปกตูปนิสสยชาติ มี ๒ ประเภท

## ๔๖.ปกตูปนิสสยปัจจัย

ปัจจัยธรรม

จิต ๘๔ - ๑๒๑ เจตสิก ๕๒ รูป ๒๘ ที่เป็นเตกาลิกะ โดยเป็น พลวการณะ,และอัตถบัญญัติบางอย่าง มีอุตุบัญญัติ โภชนบัญญัติ ปุคคลบัญญัติ เสนาสนบัญญัติ เครื่องมือ เครื่องใช้(เว้นบัญญัติ กรรมฐาน), สัททบัญญัติบางอย่าง มี ภาษาบาลี ภาษาไทย ภาษาอังกฤษ เป็นต้น(เว้นภาษาเครัจฉาน และชื่อต่างๆ) โดยเป็นพลวการณะ

ปัจจยุปบันธรรม จิต ๘ธ - ๑๒๑ เจ. ๕๒ (พระสูตรมี "รูป")

# ปกตูปนิสสยชาติ มี ๒ ประเภท คือ

สุทธปกตูปนิสสยปัจจัย ได้แก่ จิต ๘๕ เจตสิก ๕๒ รูป ๒๘ พร้อมด้วยมัคคเจตนา ๔ และทุพพลเจตนากรรม ๒๐ ที่เป็นปัจจัย แก่วิบาก ของตน ๆ, และบัญญัติ
โดยภาวะปกตะ และอุปนิสสยะคือพลวการณะอันมิใช่พลวธรรม เป็นปัจจัย แก่จิต ๘๕ เจตสิก ๕๒ (เว้น รูป ๒๘ เพราะเป็นอภิธัมมนัย)

(อนึ่ง ธรรมทั้งหลายที่เหลือจากชวนเจตนากรรม ๒๔(๒๐+ ๔) เหล่านี้ ย่อมเป็นสุทธปกตูปนิสสยภาวะเท่านั้น เพราะความไม่มีแห่งกัมมภาวะ)

**ปจุจยมหาปเทโส กิเรโส, ยทิท์ อุปนิสุสโย.** (มหาฎีกา ข้อ ๖๕๑) ได้ยินว่า ปัจจัยนั่น คือปัจจัยมหาปเทส ,ปัจจัยนี้ใด ได้แก่ อุปนิสสยะ. มิสสกปกตูปนิสสยะ นานักขณิกกัมมปัจจัย ได้แก่ พลวเจตนากรรม ๒៩ (พลวกมุม, เป็นพลวธรรม) โดยกัมมภาวะ และปกตูปนิสสยะคือพลวการณะ เป็นปัจจัย แก่วิบากนามขันธ์ (เว้นกัมมชรูป เพราะเป็นอภิธัมมนัย, มติอัฏฐกา)

(เว้นมักกเจตนา ๔ ที่เป็นปัจจัย แก่อนันตรผล และผลสมาบัติ เพราะเป็นองค์ธรรม ในสุทธปกตู.)

- พลวการณภาเวน อุปการโก ธมฺโม อุปนิสุสยปจุจโย. (เหมือน อา.ณู)
- สุ**ฏฐ กรียิตุถาติ ปกโต** เหตุที่ถูกทำไว้ เป็นอย่างดี ชื่อว่า ปกต.
- ปกโต อุปนิสุสโย ปกตูปนิสุสโย. (ปฏุฐานวณุณนาหน้า ๔๐๐,วิ.ม.ข้อ ๖๐๒)
  ธรรมที่อุปการะ โดยภาวะที่เป็นเหตุมีกำลังล้วน ๆ ที่ถูกทำไว้ เป็นอย่างดี
  โดยภาวะที่สามารถ ในการยังผลของตนให้เกิดขึ้น ชื่อว่า ปกตูปนิสสยะ.
  (โส อุปสคฺโค อตฺตโน ผลสฺส อุปฺปาทเน สมตฺถภาเวน สุฎฺฐ กตตํ ทีเปติ,มูลฎีกา).
  ปกโต นาม อตฺตโน สนฺตาเน นิปฺผาทิโต วา สทฺธาสีลาทิ อุปเสวิโต วา อุตุโภชนาทิ.(ปฏฺฐานวณฺณนา หน้า ๔๐๐,วิ.ม.ข้อ ๖๐๒)

ปัจจัย ชื่อว่า ที่ถูกทำไว้ เป็นอย่างดี ได้แก่ ปัจจัยธรรมมีศรัทธาและศีลเป็นต้น ที่บุคคลให้สำเร็จ ในสันดานของตน หรือปัจจัยภายนอก มีอุตุและโภชนะเป็นต้น ที่บุคคลเข้าไปเสพ.

ตตุถ นิปุผาทน์ เหตุปจุจยสโมธาเนน ผลสุส นิพุพตุต์. (มหาฎีกา)

ในบรรคากรณะทั้ง ๒ อย่างนั้น นิปผาทนกรณะ(อัชฌัตตปัจจัย) ได้แก่ การยังผลให้บังเกิด ด้วยการประชุมกันแห่งเหตุ(โดยชนก) และปัจจัย(โดยอุปัตถัมภ์)

อุปเสวน์ ปน กาเย อลุลียาปนวเสน อุปโภคูปเสวน์ วิชานนสญชานนาทีน์ วเสน อารมุมณูปเสวนญจ. เตเนว อนาคตานมุปี อุตุสมุปทาทีน์(จกุขุสมุผสุสาทีน์) อารมุมณูปเสวเนน อุปเสวิตาน์ ปกตูปนิสุสยตา วุตฺตา โหติ, ปเคว อตีตปจุจุปฺปนฺ นาน์. ปจุจุปฺปนฺนสุสาปี หิ "ปจุจุปฺปนฺน อุตํ โภชนํ เสนาสนํ อุปนิสุสาย ฌานํ อุปฺปาเทตีติอาทิวจนโต ปกตูปนิสุสยภาโว ลภุภติ. (มหาฎีกา)

ส่วน การเข้าไปเสพ ได้แก่ การเข้าไปเสพโดยการบริโภค(อุปโภคูปเสวน)
ด้วยอำนาจทำ(พหิทธปัจจัย)ให้ติดอยู่ ที่กาย และการเข้าไปเสพซึ่งอารมณ์
(อารมุมณูปเสวน์) ด้วยอำนาจความรู้พิเศษ(วิญญาณขันธ์) ความรู้จำ(สัญญาขันธ์) และ ความเสวย(เวทนาขันธ์)เป็นต้น(วิชานนสญชานนานุภวนาทิวเสน) ด้วยภาวะแห่งปกตของอุปเสวนะนั้นนั่นแหละ ย่อมเป็นอันกล่าว ความ เป็นปกตูปนิสสยะ ของอุตุสัมปทาเป็นต้น(และจักขุสัมผัสสะเป็นต้น) แม้ที่เป็นอนาคต ตามที่บุคคลเข้าไปเสพ โดยการเข้าไปเสพซึ่งอารมณ์, สำหรับอุตุสัมปทา เป็นต้น ที่เป็นอดีตและปัจจุบัน จะกล่าวไปไย. จริงทีเดียว ความเป็นปกตูปนิสสยะ แม้แห่งสิ่งที่เป็นปัจจุบัน ย่อมได้ โดยพระวจนะในปัฏฐานมีอาทิว่า "ปจุจุปุปนุน อุต์โภชน์ เสนาสนะ ที่เป็นปัจจุบัน ย่อมยังฌานให้เกิดขึ้น".

อิติ อิเม สทุธาทโย ปกตา เจว พลวการณฎเฐน อุปนิสุสยา จาติ ปกตูปนิสุสโย. ธรรม ทั้งหลายมีศรัทธาเป็นต้นเหล่านี้ ที่ทำไว้เป็นอย่างดี และเป็นอุปนิสสยะเพราะอรรถว่าเป็น เหตุมีกำลัง นั่นเทียว เพราะเหตุนั้น จึงชื่อว่า ปกตูปนิสสยะ ด้วยประการนี้.

- ปกติยาเยว วา อุปนิสุสโย ปกตูปนิสุสโย, อารมุมณานนุตเรหิ อสมุมิสุโสติ อตุโถ. (ปฏุฐานวณฺณนาหน้า ๔๐๐, วิ.ม.ข้อ ๖๐๒)
  อีกอย่างหนึ่ง ธรรมที่อุปการะ โดยภาวะที่เป็นเหตุมีกำลังล้วน ๆ โดยปกติ เท่านั้น, ความว่า ไม่เจือปน ด้วยอารัมมณูปนิสสยะและอนันตรูปนิสสยะ ชื่อว่า ปกตูปนิสสยะ.
- ปกติยาเยวาติ ปจุจยนุตรสงุกรรหิเตน อตุตโน สภาเวเนว. อุปนิสุสโยติ พลวการณ์ กตุวา. (มหาฎีกา)

คำว่า โดยปกติ เท่านั้น คือ โดยสภาวะของตนเท่านั้น ที่เว้นจากการปะปน ด้วยปัจจัยอื่น.

ปกติยาติ วิสุ สิทุธภาเวน ตสุส นานปุปการโต ปเภโท เวทิตพุโพติ สมุพนุโธ. (สังเขป๊ตถโชตนีจูพฎีกา)

คำว่า โดยปกติ สัมพันธ์ว่า ประเภทแห่งปกตูปนิสสยะนั้น โดยประการต่าง ๆ (ในปัญหาวาระ) อันบัณฑิตพึงทราบ ด้วยภาวะที่สำเร็จเป็นแผนกส่วนหนึ่ง.

ปกติยา เอว ปจุจยนุตรรหิเตน อตุตโน สภาเวเนว อุปนิสุสโย ปกตูปนิสุสโย.
 อารมุมณานนุตเรหิ อสมุมิสุโส ปุณเคว โกจิ อุปนิสุสโยติ วุตุตํ โหติ. (วิภาวินีฎีกา)
 อุปนิสสยะ โดยปกติ นั่นเอง คือ โดยสภาวะของตนเท่านั้น ที่เว้นจากปัจจัยอื่น ชื่อว่า ปกตูปนิสสยะ. เป็นอันอธิบายว่า เป็นอุปนิสสยะส่วนหนึ่ง แผนกหนึ่งเทียว ไม่เจือปน ด้วยอารัมมณูปนิสสยะและอนันตรูปนิสสยะ.

อารมุมณานนุตเรหีติ อุปนิสุสยภูเตหิ อารมุมณปจุจยอนนุตรปจุจเยหิ (มณิสารฎีกา)
คำว่า ด้วยอารัมมณะและอนันตระ ได้แก่ ด้วยอารัมมณปัจจัยและอนันตรปัจจัย อัน
เป็นอุปนิสสยะ.

**ปกตีติ วุตฺตา ปกติ จ สภาโว.**(วิ.ม.) ก็ท่านกล่าวคำว่า ปกติ ได้แก่ ปกติคือสภาวะ. (มิใช่อรรถอื่นของปกติศัพท์ มีโยนิคือการเกิดขึ้นครั้งแรกเป็นต้น)

# รูปไม่ได้อุปนิสสยปัจจัยทั้ง ๓ ในอภิธัมมนัย

น หิ รูปาพฺยากต์ อุปนิสฺสย์ ลภติติ. กล์ ? อารมฺมณานนฺตรูปนิสฺสเย ตาว น ลภติ อนารมฺมณตฺตา ปุพฺพาปรนิยเมน อปฺปวตฺติโต จ, ปกตูปนิสฺสยญจ น ลภติ อเจตเนน รูปสนฺตาเนน ปกตสฺส อภาวโต. ยถา หิ อรูปสนฺตาเนน สทฺธาทโย นิปฺผาทิตา อุตุโภชนาทโย จ อุปเสวิตา, น เอวํ รูปสนฺตาเนน. ยสฺมิญจ อุตุพีชาทิเก กมฺมาทิเก จ สติ รูปํ , น ตํ เตน ปกตํ โหติ. สเจตนสฺเสว หิ อุปฺปาทนุปตฺถมฺภนุปโยคาทิวเสน เจตนํ ปกปฺปนํ ปกรณํ, รูปญจ อเจตนํ.

(ปฏฐานปกรณมูลฎีกา หน้า ๒๑๒ - ๓)

อัพยากตะคือรูป ย่อมไม่ได้อุปนิสสยะ. ถามว่า อย่างไร? ตอบว่า ย่อมไม่ได้ ในอารัมมณูปนิสสยะ เพราะรูปเป็นอนารัมมณะ และย่อมไม่ได้ ในอนันตรูปนิสสยะ เพราะรูปไม่เป็นไปในการกำหนดในกาลก่อนและภายหลัง, และย่อมไม่ได้ปกตูปนิสสยะ เพราะรูปไม่มีการกระทำในกาลก่อน(คือรูปไม่มี การทำให้เกิดและไม่มีการเข้าไปซ่องเสพ ในกาลก่อน,นิปุผาทิตสุส อุปเสวิตสุส วา) เหตุเพราะสันดานของรูป ไม่มีเจตนา. เหมือนอย่างว่า (อัชฌัตต)ธรรมทั้งหลาย มีสัทธาเป็นต้น ถูกสันดานของอรูปทำให้เกิด และ(พหิทธ)ธรรมทั้งหลาย มีอุตุและโภชนะเป็นต้น ถูกสันดานของอรูปเข้าไปซ่องเสพ. (อัชฌัตต)ธรรมทั้งหลายมีสัทธาเป็นต้น ไม่ถูกสันดานของรูปเข้าไปซ่องเสพ. ครั้นเมื่ออุตุ กับเมล็ดพืชเป็นต้นและการกระทำเป็นต้น มีอยู่ รูป ก็ย่อมเป็นไป(คือรูปถูกอุตุ เมล็ดพืช และการกระทำเป็นต้นก้น มีอยู่ รูป ก็ย่อมเป็นไป(คือรูปถูกอุตุ เมล็ดพืช และการกระทำเป็นต้นก้น ปุริมนิปุผนแนน,อนุฎีกา). เพราะว่า เจตนา คือ การจัดแจง(เหมือนอย่าง ปุพพาภิสังขารในอธิปติทั้งหลาย) ด้วยความเพียร ในการทำให้เกิด และการอุปิตถัมภนะ ของธรรมมีเจตนาเท่านั้น เป็นปกรณะ (คือเป็นการกระทำก่อน), แต่รูป ไม่มีเจตนา.

อิท์ วุตฺตํ โหติ,ทุวิธํ สนฺตานํ รูปสนฺตานํ อรูปสนฺตานนฺติ.ตตฺถ เยน สนฺตาเนน
ปุพฺเพ กิญฺจิ สุฏ 🗆 ธุ อุปฺปาทิตํ วา โหติ อุปเสวิตํ วา, ตสฺเสว ปุพฺเพ อตฺตนา อุปฺปาทิตุปเสวิ
ตา ธมฺมา กาลนฺตเร อตฺตโน อุปนิสฺสยปจฺจยา โหนฺติ ปกรณสงฺขาตญฺจ ตถา อุปฺปาทนุป
เสวนํ นาม สเจตเน อรูปสนฺตาเน เอว ลพฺภติ, น อเจตเน รูปสนฺตาเนติ ตสฺมา รูปธมฺมา
อุปนิสฺสยํ นาม น ลพฺภนฺตีติ "อิมสฺมึ สติ อิทํ โหติ(ม.มู. ๑๒/๔๐๔/๑๖๑), อสติ น โหตี"ดิ
(ม.มู.๑๒/๔๐๖/๑๖๑) เอวํ วุตฺเตน สุตฺตนฺติกปริยาเยน ปน อุปนิสฺสโย นาม รูปธมฺมานํ มชฺเณปิ วตฺตพฺโพเยวาติ.

(ปรมตุถที่ปนี้ สงุคหมหาฎีกา หน้า ๑๓๕ - ๖ ข้อ ๒๕)

้ เรื่องนี้มีคำอธิบายว่า ธรรมสันคานมี ๒ ประการ คือ รูปสันคาน ແລະ อรูปสันดาน. ในรูปสันดานและอรูปสันดานเหล่านั้น ธรรมอย่างใดอย่างหนึ่ง (มี สัทธาเป็นต้นและอุตุโภชนะเป็นต้น) ย่อมเป็นอันถูกอรูปสันคานใคทำให้เกิดขึ้น และถูกเข้าไปซ่องเสพอย่างดีในกาลก่อน, ธรรมทั้งหลาย(มีสัทธาเป็นต้น ແຄະ อุตุโภชนะเป็นต้น) อันตน(คืออรูปสันคาน)ทำให้เกิดและเข้าไปซ่องเสพ ใน กาลก่อน เป็นอุปนิสสยปัจจัย แก่อรูปสันคานนั้นนั่นแหละ ของตน ในกาลอื่น. กบึ้ง ชื่อว่า การทำให้เกิดและการเข้าไปซ่องเสพ เรียกว่าการกระทำในกาลก่อน ย่อมได้ ในอรูปสันดาน ที่มีเจตนาเท่านั้น, ย่อมไม่ได้ ในรูปสันดาน ที่ไม่มีเจตนา. เพราะ เหตุนั้น รูปธรรมทั้งหลาย ย่อมไม่ได้อุปนิสสยะ. แต่ โดยสุตตันติกเทศนา ที่ตรัส ไว้อย่างนี้ว่า

อิมสุมี สติ อิท โหติ, อสติ น โหติ - ครั้นเมื่อปัจจัย มีอยู่ ผลนี้ย่อมเกิดขึ้น, ครั้นเมื่อปัจจัยไม่มีอยู่ ผลนี้ย่อมไม่เกิดขึ้น. ชื่อว่าอุปนิสสยปัจจัย ควรถูกกล่าว แม้ในท่ามกลางแห่งรูปธรรมทั้งหลายเท่านั้น.

## อธิบาย สุทธปกตูปนิสสยปัจจัย

ก็ ในปัจจัยนี้ เป็นปกตูปนิสสยะเท่านั้น โดยเยภุยยะ เพราะ ไม่มีกัมมภาวะ, ด้วยว่า มัคคเจตนาธรรม ที่เป็นปกตูปนิสสยมูล แก่อนันตรผล มีนานากขณิกกัมมะ เป็นสภาคะ โดยนับเข้า ในอนันตรชาติ เพราะมัคคเจตนา ที่เป็นปกตูปนิสสยมูล มีอนันตรภาวะ โดยชื่อว่า ปกตูปนิสสย นานากขณิกกัมมปัจจัย, และนับเข้า ในปกตูปนิสสยชาติด้วย เพราะความที่อรรถปกตูปนิสสยะ มีอยู่. และ มัคคเจตนาธรรม ที่เป็นปกตูปนิสสยมูล แก่ผลสมาบัติ มีนานากขณิกกัมมะ เป็นสภาคะ โดยนับเข้า ในปกตูปนิสสยชาติ ไม่ใช่อนันตรชาติ เพราะ ไม่มีอนันตรภาวะ,

ก็ มัคคเจตนาทั้ง ๒ นั้น จัดเป็นองค์ธรรม ในสุทธปกตูปนิสสยะนั่นแหละ. และ ทุพพลเจตนาที่เป็นปกตูปนิสสยมูล แก่วิบากของตน ก็มีนานากขณิกกัมมะ เป็นสภาคะ โดยนับเข้าในปกตูปนิสสยชาติ เพราะอุปการะ ด้วยอรรถปกตูปนิสสยะ มิใช่อุปการะ ด้วยอรรถกัมมะ เพราะเหตุที่มีนานากขณิกะด้วยนั้น จึงกล่าวว่า เป็นปกตูปนิสสยะเท่านั้น โดยเยภุยยะ เพราะไม่มีกัมมภาวะ.

ส่วน มักคเจตนาและทุพพลเจตนาที่ไม่เป็นปัจจัยแก่วิบากของตน ๆ แต่เป็นปัจจัย แก่ผลธรรมอื่น ย่อมเป็นสุทธปกตูปนิสสยะเท่านั้น.

อนึ่ง เจตนาอื่น จากมักกเจตนาและทุพพลเจตนา ตามที่กล่าวแล้วนั้น แม้มีอยู่ ในปัจจัยนี้ ก็ไม่มี ความเป็นนานักขณิกกัมมะ เข้าเป็นสภาคะ เพราะ มิใช่กุศลและ อกุศลเจตนา ที่เป็นปัจจัยแก่วิบากของตน, เจตนาเหล่านั้น จึงไม่มีอรรถแห่งกัมมะ.

## อนึ่ง

อรหัตตมัคคเจตนา — มหากิริยา,มหัคคตกิรยา โดยสุทธปกตูปนิสสยะ (ในปัญหาวาระข้อที่ ๔).

มัคคจิตตุปบาท(เว้นเจตนา) → ผลสมาบัติ โดยสุทธปกตูปนิสสยะ (ปัญหาวาระข้อที่ ๖)

มัคคเจตนาเบื้องต่ำ ๓ → วิปัสสนากุศล , มหัคคตกุศล โดยสุทธปกตูปนิสสยะ (ปัญหาวาระข้อที่ ๑๐)

ส่วน มักคจิตตุปบาท(เว้นมักกเจตนา) ไม่เป็นปกตูปนิสสยะ แก่อนันตรผล เพราะว่า ไม่เข้าถึง ซึ่งอรรถแห่งกัมมภาวะ, ความว่า เมื่ออรรถแห่งกัมมะ มีอยู่ ในกาลใด, อรรถแห่ง ปกตูปนิสสยะ ก็มีอยู่ ในกาลนั้นแน่นอน. แต่ว่า เมื่ออรรถแห่งปกตูปนิสสยะ มีอยู่ ในกาลใด, อรรถแห่งกรรม มีอยู่ก็มี ไม่มีอยู่ก็มี ดังนี้. และ เพราะมักกจิตตุปบาทเหล่านั้น ไม่เข้าถึง ซึ่งอรรถแห่งปกตะคือนิปผาทิตปกตูปนิสสย(ปกตูปนิสสยะที่บุคกลกระทำให้ สำเร็จในสันดานของตน) แก่อนันตรผล,ด้วยว่า จิตตุปบาทก่อน ๆ(เว้นจุติ ของ พระอรหันต์) เป็นปัจจัย แก่จิตตุปบาทหลัง ๆ ด้วยอำนาจอนันตระเป็นต้นแน่นอน ดังในปัฏฐานอรรถกถากล่าวอำนาจอนันตระว่า จิตตนิยามนั้น ย่อมสำเร็จ ด้วยอำนาจ แห่งจิตดวง ก่อน ๆเท่านั้น, หาสำเร็จได้ด้วยประการอื่นไม่, เพราะเหตุนั้น ธรรม ที่สามารถในอันยังจิตตุปบาทที่สมดวรกัน(โดยกิจมีทัสสนกิจเป็นต้น)ให้เกิดขึ้น

ในลำดับ แห่งตน ๆ ชื่อว่า อนันตรปัจจัย. เพราะเหตุนั้นนั่นแหละ อรรถปกตะ จึงไม่มีอยู่ ในมักกจิตตุปบาทธรรมนั้น ที่มีอรรถอนันตระแน่นอน.

อนึ่ง วิปากธรรมทั้งหมด เนื่องด้วยกัมมปัจจัย อันมีอรรถอายูหนะคือขวนขวาย วิบากและกัมมชรูป, มิใช่เนื่องด้วยอรรถอนันตระและอรรถปกตูปนิสสยะ ดัง ใน มณิสารมัญชูสาว่า

กมุมปุปฏิพทุโธติ อิท วิปากธมุเม สนุธาย วุตุตํ- บทนี้ว่า เนื่องด้วยกรรม ท่านอาจารย์หมายเอาถึงวิปากธรรมทั้งหลาย.

## อธิบาย มิสสกปกตูปนิสสย นานากขณิกกัมมปัจจัย

ก็ ในปัจจัยนี้ เป็นทั้งปกตูปนิสสยะและนานากขณิกกัมมะร่วมกัน โดยแน่นอน. ความว่า อกุศลเจตนา ๑๒ และ โลกียกุศลเจตนา ๑๓ ที่เป็นพลวกัมมะ ด้วยอำนาจ ปกตูปนิสสยะคือพลวการณะ แก่วิบากนามขันธ์ คือ โลกียวิบากจิต ๑๒ เจตสิก ๑๕ ที่ประกอบเท่านั้น เว้นกัมมชรูป เพราะความที่ปกตูปนิสสยะเป็นมูล เพราะว่า ปกตูปนิสสยะ เมื่อว่าโดยอภิธัมมนัย ปัจจยุปบันธรรม พึงมี นาม เท่านั้น, รูป หามีไม่, แต่ ว่าโดยสุตตันตนัย แม้รูป พึงมี. และนานากขณิกัมมะเป็นสภาคะ

อนึ่ง เว้นมักกเจตนา ๔ ที่เป็นปัจจัย แก่อนันตรผลและผลสมาบัติ เพราะเป็นองค์ธรรมในสุทธปกตู, และมักกเจตนานั้น นับเข้าในอนันตรชาติ ด้วยอำนาจ ปกตูปนิสสยภาวะ เพราะปกตูปนิสสยภาวะ มีความเป็นอนันตรภาวะด้วย แต่ ไม่มีความเป็นอนันตรูปนิสสยะ, และนับเข้าในปกตูปนิสสยชาติ ด้วยอำนาจปกตะ เพราะความที่มักกเจตนามือรรถปกตะแน่นอน.

และในที่นี้ ย่อมเป็น แม้มิสสกนานากขณิกกัมม ปกตูปนิสสยะร่วมกัน โดยแน่นอน ความว่า โลกียเจตนากรรม ๒๕ ที่เป็นพลวกัมมะ ด้วยอำนาจนานากขณิกกัมม ภาวะ แก่วิบากนามขันธ์ คือ โลกียวิบากจิต ๑๒ เจตสิก ๑๕ ที่ประกอบเท่านั้น เว้นกัมมชรูป เพราะพลวกัมมะที่เป็นกัมมปัจจัย แก่กัมมชรูป ท่านแสดงไว้ ในนานากขณิกกัมมชาตินั้น และปกตูปนิสสยะสภาคะ.

เว้นมักกเจตนา ๔ ที่เป็นปัจจัย แก่อนันตรผลและผลสมาบัติ เพราะเป็นองค์ธรรมใน สุทธปกตู, และ มัก กเจตนานั้น นับเข้า ในอนันตรชาติ ด้วยอำนาจกัมมภาวะ เพราะกัมมภาวะ มีความเป็นอนันตรภาวะด้วย, และ นับเข้าในปกตูปนิสสยชาติ ด้วยอำนาจกัมมภาวะ เพราะความที่มักกเจตนามือรรถปกตะ.

ก็ ในมิสสกปกตูปนิสสย นานากขณิกกัมมะนั้น หมายเอา โลกียเจตนา ๒៩ ที่เป็นพลวกัมมะเท่านั้น ด้วยอำนาจอุปนิสสยะกับกัมมะ อันมิได้ให้ผลในลำดับของตน จึงนับเข้า ในปกตูปนิสสยชาติ เท่านั้น, ไม่นับเข้า ในอนันตรชาติ.

สรุปว่า มัคคเจตนา เป็นปัจจัยแก่อนันตรผล ที่อยู่ในอนันตรชาตินั้น หมายถึง ปกตู+นานัก โดยมีปกตูเป็นมูล, และ นานัก+ปกตู โดยมีกัมมะเป็นมูล.

#### ส.นานากขณิกกัมมชาติ มี ๒ ประเภท

## ๔๗.นานากขณิกกัมมปัจจัย (พืชนิชานกิจุจ, กิริยาวิเสสนิชานกิจุจ)

บ้างัย อกุศลเจตนา ๑๒ กุศลเจตนา ๒๑ - ๓๗ ที่เป็นอดีต
บ้างอยุปบัน วิปากจิต ๓๖ - ๕๒ เจตสิก ๓๘ ปฏิสนธิปวัตติกัมมชรูป ๒๐
อสัญญสัตตกัมมชรูป ๑๒

## อัฏฐกถา

นานากขณิกกัมม ปกตูปนิสสยปัจจัย ได้แก่ ทุพพลเจตนากรรม ๒๐ (ทุพฺพลกมฺม, เป็นทุรพลธรรม) คือ อกุศลเจตนา ๑๒ มหากุศลเจตนา ๘ เป็นปัจจัย แก่กามวิบาก ๒๓ (เว้นกัมมชรูป เพราะเป็นอภิธัมมนัย)

นานากขณิกกัมมปัจจัย ได้แก่ พลวเจตนากรรม ๒๕ (พลวกมุม,เป็นพลวธรรม)
คือ อกุศลเจตนา ๑๒ มหากุศลเจตนา ๘ รูปาวจรกุศลเจตนา ๕ และทุพพลเจตนา
กรรม ๒๐ เป็นปัจจัย แก่กัมมชรูป ๒๐(เว้นวิบากนามขันธ์ เพราะเป็นผลของ
มิสสกปกตูปนิสสย นานากขณิกกัมม และนานากขณิกกัมม ปกตูปนิสสย ตามลำดับ
ของพลวทุพพลเจตนากรรม).

ส่วน โลกียกรรม ๒៩ ที่เป็นพลวกัมมะ เป็นปัจจัย แก่วิบากนามขันธ์ นับเข้า ในมิสสกปกตู+นานาก สงเคราะห์ ในปกตูปนิสสยชาติ.

ส่วน มัคคเจตนา นับเข้า ในสุทธปกตู สงเคราะห์ในปกตูปนิสสยชาติ และอนันตรชาติ ตามสมควรนั่นเอง.

• จิตุตปุปโยคสงุขาเตน กิริยภาเวน อุปการโก หมุโม กมุมปจุจโย(วิ.ม.)

ชรรมที่อุปการะ โดยภาวะแห่งการกระทำ กล่าวคืออายูหนะ(ความขวนขวาย)
ของจิต ได้แก่ เจตนา ชื่อว่า กัมมปัจจัย (ทั้ง ๒ ปัจจัย)

- จิตุตปุปโยคสงุขาตกิริยาภาเวน สหชาตาน นานากุขณิกาน วิปากาน กฎตุตารูปานญจ อุปการิกา เจตนา กมุมปจุจโย (วิภาวินีฎีกา) เจตนาอันเป็นผู้อุปการะ แก่ปัจจยุบบันนธรรมทั้งหลาย ที่เกิดพร้อมกัน แก่วิบากทั้งหลาย และแก่กัมมชรูปทั้งหลาย อันมีขณะต่างกัน โดยภาวะแห่ง การกระทำ กล่าวคืออายูหนะ(ความขวนขวาย) ของจิต ชื่อว่า กัมมปัจจัย (ทั้ง ๒ ปัจจัย, เหมือน สห.กัมม)
- นานากุขณิกา เจตนาติ อตฺตโน ปจุจยุปฺปนฺนธมฺมปวตฺติกุขณโต วิสุํ ภูเต อตีตกาเล สิทฺธา กุสลากุสลเจตนา. (ปรมตฺถทีปนี สงฺคหมหาฎีกา ป.๘ ข้อ ๑๓ หน้า ๑๓๒)
   บทว่า เจตนาที่มีขณะต่างๆกัน ได้แก่ กุสลและอกุสลเจตนา ที่สำเร็จลง ในอดีตกาล อันเป็นแผนกหนึ่ง จากปวัตติขณะของปัจจยุปบันนธรรม ของตน.

กาลนุตเร วิปากกฏตุตารูปาน ปาตุภาวตุลาย สนุตาเน กิริยาวิเสสนิธานกิจุจ์ (พืชนิธานกิจุจ์) สมุปาเทตุวา นิรุทุธา กุสลากุสลเจตนา นานากุขณิกกมุมปจุจโย นาม. (ปรมตุลทีปนี สงุคหมหาฏีกา ป.๘ ข้อ ๑๔ หน้า ๓๖๘) กุสลและอกุสลเจตนา ที่ดับไปแล้ว ทำพืชนิธานกิจจ์(ทำกิจในการเพาะเมล็ดพันธุ์) คือทำกิจในการเพาะกิริยาที่วิเศษไว้ในสันดานให้สำเร็จ เพื่อประโยชน์ แก่ความปรากฏของวิบากและกฎัตตารูปทั้งหลาย ในกาลอื่น.

• เป็น อตีตปัจจัย คือ เจตนากรรมนั้น คับไปแล้ว จึงเป็นปัจจัย.

ก็ ในนานักขณิกกัมมชาติ นี้ อธิบายตามนัยแห่งปัฎฐานอรรถกถา ปัจจนียุทธารวัณณนา อย่างนี้ว่า

"นานากุขณิกกมุม พลวทุพฺพลวเสน ทุวิธ์, ตตุล พลวกมุม วิปากธมุมาน์ อุปนิสฺสโย หุตุวา ปจุจโย โหตีติ อุปนิสฺสเย สงฺคหํ คจฺฉติ. พลวมุปิ ปน รูปานํ ทุพฺพลญฺจ อรูปานํ นานากุขณิกกมุมปจุจเยเนว ปจุจโย.

นานากขณิกกัมมปัจจัย มี ๒ วิธีด้วยอำนาจแห่งพลวะและทุพพล, ใน ๒ วิธีเหล่านั้น พลวกัมมะ ย่อมเป็นอุปนิสสยปัจจัย แก่วิบากธรรมทั้งหลาย เพราะ เหตุนั้น ย่อมถึง ซึ่งการสงเคราะห์ลง ในอุปนิสสยะ. อนึ่ง แม้พลวกัมมะ ย่อม เป็นปัจจัย ด้วยอำนาจนานากขณิกกัมมปัจจัย แก่รูปทั้งหลาย และทุพพลกัมมะ ก็ ย่อมเป็นปัจจัย ด้วยอำนาจนานากขณิกกัมมปัจจัย แก่อรูปทั้งหลาย แน่นอน.

อธิบายว่า นานากขณิกกัมมภาวะ ที่เป็นพลวกัมมะ ได้แก่ อกุสลเจตนา ๑๒ และ กุสลเจตนา ๒๑ ที่เป็นปัจจัย แก่วิบากธรรมทั้งหลาย กล่าวคือ วิบากจิต ๑๖ เจตสิกที่ ประกอบ ๑๘ ท่านสงเคราะห์ลง ในอุปนิสสยะ ประเภทปกตูปนิสสยะ นับเข้า ในปกตูปนิสสยชาติ ชื่อว่า มิสสกนานากขณิกกัมมปกตูปนิสสยะ เพราะเป็นนานักขณิก กัมมะ ที่มีภาวะของปกตูปนิสสยะด้วย, ส่วน มัคคเจตนา ที่เป็นปัจจัย แก่อนันตรผลเท่านั้น นับเข้าในอนันตรชาติ เพราะเป็นนานักขณิกกัมมะ ที่มีภาวะของอนันตระด้วย.

ส่วน นานากขณิกกัมมภาวะ ที่เป็นทุพพลกัมมะ ได้แก่ อกุศลเจตนา ๑๒ มหากุศล เจตนา ๘ ที่เป็นปัจจัย แก่อรูปทั้งหลาย กล่าวคือ กามวิบากจิต ๒๓ เจตสิกที่ประกอบ ๓๓ ด้วยอำนาจนานากขณิกกัมมะ มิได้กล่าวว่า สงเคราะห์ลงในอุปนิสสยะ เหมือนกับว่า ปฏิเสธความเป็นอุปนิสสยะของทุพพลกัมมะนั้น, ก็ การที่ท่านไม่สงเคราะห์ ทุพพลกัมมะ เข้าใจว่า เพราะว่า คำว่า อุปนิสสยะนี้ มีความหมาย พลวการณสุเสต อธิวจน์. ตสุมา พลวการณภาเวน อุปการโก ธมฺโม อุปนิสสยปจุจโยติ เวทิตพฺโพ. – คำว่า อุปนิสสยะ นั่น เป็นชื่อ ของเหตุที่มีกำลัง. เพราะเหตุนั้น ธรรม ที่อุปการะ โดยความเป็นเหตุ ที่มีกำลัง พึงทราบว่า ชื่อว่า อุปนิสสยปัจจัย.

อุปนิสสยปัจจัยทั้ง ๑ เหล่านั้น ที่มีความหมายว่า ธรรม ที่อุปการะ โดยความเป็น เหตุที่มีกำลัง, มิใช่หมายถึง องค์ธรรมนั้นมีกำลังน้อย หรือมาก แต่หมายเอา ภาวะแห่ง ความเป็นเหตุเท่านั้น ที่มีกำลัง เพราะเหตุนั้น พลวกัมมะ หรือทุพพลกัมมะ ที่สามารถ ทำวิบากของตน ให้เกิดขึ้นได้ ย่อมถึง ความเป็นปกตูปนิสสยะทั้งนั้น. ดังปรากฏ ในปัฏฐานอรรถกถา ปัญหาวาระ ปกตูปนิสสยะ อกุ.- อกุ. ว่า ยมฺปน ปจฺจยวิภงฺคสฺส อุทฺเทสวณฺณนายํ วุตฺตํ "พลวการณฎฺเฐน อุปนิสฺสโย โหตี"ดิ, ตํ การณภาวสฺเสว พลวตาย วุตฺตํ, น อุปนิสฺสยปจฺจยธมฺมานํ. กมฺมกิเลสา หิ พลวนฺโตปิ ทุพฺพลาปิ พลวการณํ โหนฺติเยว. – ก็ กำใด ที่กล่าวไว้ ในอุทเทสวัณณนา แห่งปัจจยวิภังค์ว่า ธรรม ชื่อว่า เป็น อุปนิสสยปัจจัย เพราะอรรถว่า เป็นเหตุที่มีกำลัง, คำนั้น กล่าวไว้ เพราะภาวะแห่ง ความเป็นเหตุเท่านั้น ที่มีกำลัง, ไม่ใช่ เพราะธรรมที่เป็นอุปนิสสยปัจจัย. จริงทีเดียว (ธรรมคือ)กรรมและกิเลสทั้งหลาย แม้มีกำลัง แม้ทุพพล ย่อมเป็นเหตุที่มีกำลังทั้งนั้น.

เพราะเหตุนั้น พึงทราบว่า เมื่อนานากขณิกกัมมภาวะ มีอยู่ ปกตูปนิสสยสภาคะ พึงมี แน่นอน, หรือเมื่อพลวทุพพลเจตนากรรม ๑๑ เป็นปัจจัย แก่วิบากธรรมทั้งหลาย เฉพาะของตน ๆ ด้วยอำนาจปกตูปนิสสยภาวะ นานากขณิกกัมมสภาคะ ก็พึงมี แน่นอน, ดังปรากฏใน กัมมปกิณณกฆฎนาว่า กมุม อุปนิสุสยนุติ เทุว. หรือ ในอุปนิสสยฆฎนาว่า

อ**ุปนิสุสย กมุมนุติ เทฺว** และยังปรากฏในปัฏฐานอรรถกถา ปัญหาวาระ ปกตูปนิสสยะ วาระ กุ. – อัพ. ว่า

วิปากชนกมุปน กมุม วิปากสุส อุปนิสุสโย น โหตีติ น วตุตพุพ. – ส่วน กรรม ที่ยังวิบากให้เกิดขึ้น ไม่พึงกล่าวว่า ย่อมไม่เป็นอุปนิสสยะ แก่วิบาก.

และว่า เตเนต์ ที่เปติ :-โย โกจิ วิปากชนโก ธมุโม, โส อตุตโน วิปากสุส อุปนิสุสยปจุจโย โหตีติ.

ด้วยเหตุนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าย่อมทรงแสดง ซึ่งพระวจนะนั่นว่า ธรรมทั้งสิ้น ที่ยังวิบากให้เกิดขึ้น, ธรรมทั้งสิ้นนั้น ย่อมเป็น อุปนิสสยปัจจัย แก่วิบาก ของตน.

ส่วน นานากขณิกกัมมภาวะ ที่เป็นพลวกัมมะ ๒๕ และทุพพลกัมมะ ๒๐ เป็นปัจจัย แก่รูปทั้งหลาย กล่าวคือ กัมมชรูป ด้วยอำนาจนานากขณิกกัมมปัจจัย, ไม่เป็นปกตูปนิสสยะ เพราะอุปนิสสยะไม่เป็นปัจจัยแก่รูป โดยอภิธัมมนัย.

# อนึ่ง บางคัมภีร์ ท่านแสดงปัจจัย ๕๐ หรือ ๕๒ ก็มี อย่างนี้ คือ :-

- ๑. อธิปติปัจจัย มี ๓ คือ แตก หทยวัตถุ จากอารัมมณาธิปติ ออกมาเป็น วัตถารัมมณปุเรชาตาธิปติปัจจัย = ๔๘ ปัจจัย.
- ๒. **ปุเรชาตปัจจัย มี ๓** คือ แตก หทยวัตถุ จากอารัมมณปุเรชาตะ ออกมาป็น วัตถารัมมณปุเรชาตปัจจัย = ๔ ฮ ปัจจัย.
- ๔. อัตถิปัจจัย และ อวิคตปัจจัย มีปัจจัยละ ๗ คือ แตก หทยวัตถุ จาก อารัมมณปุเรชาตัตถิ และ อวิคตะ ออกมาเป็น วัตถารัมมณปุเรชาตัตถิ และอวิคต ปัจจัย = ๕๑ , ๕๒ ปัจจัย.

การที่มี ๕๐ หรือ ๕๒ ปัจจัย เพราะอาศัยหลักฐาน ในนิสสยปกิณณฆฎนาเป็นต้น ว่า:-

- ฉ. นิสฺสย ปุเรชาต วิปฺปยุตฺต อตฺถิ อวิคตนฺติ ตีฉิ.วัตถุรูป ๖ เป็นวัตถุปุเชาตนิสสยะ.
- ๒. นิสฺสย อารมฺมณ ปุเรชาต วิปฺปยุตฺต อตฺถิ อวิคตนฺติ ตีณิ.
  หทยวัตถุทั้ง ๑ ชนิดมีอติอิฏฐะเป็นต้น เป็นวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ.

- ๓. นิสุสย อารมุมณ อธิปติ อุปนิสุสย ปุเรชาต วิปุปยุตุต อตุถิ อวิคตนุติ เอก. อิฎฐหทยวัตถุ เป็นวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ.
- ๔. นิสฺสย ปุเรชาต อินฺทฺริย วิปฺปยุตฺต อตฺถิ อวิคตนฺติ เอกํ.
   รูปินทรีย์ ๕ มีจักขุนทรีย์เป็นต้น เป็นวัตถุปุเรชาตนิสสยะ.
- \*ในข้อ ๓ นั้น บทว่า นิสุสย คือ วัตถา.นิส, บทว่า อธิปติ คือ วัตถา.ธิ, บทว่า อุปนิสุสย คือ อา.ณู, บทว่า ปุเรชาต คือ วัตถา.ปุ, บทว่า วิปุปยุตฺต คือ วัตถา.วิป, บทว่า อตฺถิ คือ วัตถา.อัต, บทว่า อวิคต คือ วัตถา.อวิ.

บัดนี้ เพื่อประโยชน์ ต่ออนัตตญาณ ในธาตุ ๔ มีปฐวีเป็นต้น บัณฑิต พึงทราบ ความเป็นปัจจัย และปัจจยุปบัน ของธาตุเหล่านั้น ในปกรณ์ ชื่อว่า วิสุทธิมัคค์ และมหาฏีกา ตอน จตุธาตุววัตถาน

๑.ปจุจโยติ ปฐวีชาตุ อาโปสงุคหิตา เตโชอนุปาลิตา วาโยวิตุถมุภิตา ติณุณํ มหาภูตานํ ปติฏฐา หุตุวา ปจุจโย โหติ. ๆเปฯ.

บทว่า ปจุจยโต – โดยปัจจัย ความว่า พระโยคี พึงมนสิการธาตุทั้งหลายโดยปัจจัย อย่างนี้ว่า ปฐวีธาตุ อันอาโปธาตุเกาะกุมแล้ว(อาโปสงุคหิตา) อันเตโชธาตุตามรักษาแล้ว (เตโชอนุปาลิตา) อันวาโยธาตุค้ำจุนแล้ว(วาโยวิตุถมุภิตา) ย่อมเป็นปัจจัย โดยเป็นที่ตั้ง (ปติฏฐา) แก่มหาภูต ๑.

อาโปธาตุ อันตั้งอยู่ที่ปฐวีธาตุ(**ปฐวีปติภูฐิตา)** อันเตโชธาตุตามรักษาแล้ว อันวาโยธาตุค้ำจุนแล้ว ย่อมเป็นปัจจัย โดยเป็นเครื่องยึดไว้(อาพนุธน์) แก่มหาภูต ๑.

เตโชธาตุ อันตั้งอยู่ที่ปฐวีธาตุ อันอาโปธาตุเกาะกุมแล้ว อันวาโยธาตุค้ำจุนแล้ว ย่อมเป็นปัจจัย โดยเป็นเครื่องบ่ม(**ปริปาจน**์) แก่มหาภูต ๓.

วาโยธาตุ อันตั้งอยู่ที่ปฐวีธาตุ อันอาโปธาตุเกาะกุมแล้ว อันเตโชธาตุบ่มแล้ว (เตโชปริปาจิตา) ย่อมเป็นปัจจัย โดยเป็นเครื่องค้ำจุน(วิตุถมฺภนํ) แก่มหาภูต ๓ ดังนี้.

มหาฏีกาอธิบายว่า กำทั้งหลายว่า ติณุณ มหาภูตาน ปติฎฐา หุตฺวา ปจฺจโย โหติ. - ย่อมเป็นปัจจัย โดยเป็นที่ตั้ง แก่มหาภูต ๑. ความว่า อันมหาภูตทั้งหลายเหล่าใด เกาะกุมแล้ว ด้วยอำนาจการรวบรวมไว้(สมฺปิณฺฑนวเสน สงฺคหิตา), ตามรักษาแล้ว ด้วยอำนาจการบ่ม(ปริปาจนวเสน อนุปาลิตา), และค้ำจุนแล้ว ด้วยอำนาจการทำให้ เคลื่อนใหว(สมุทีรณวเสน วิตฺถมฺภิตา), (ปฐวีธาตุ)ก็ย่อมเป็นที่อาศัย แก่มหาภูตทั้งหลาย เหล่านั้น โดยเป็นที่ตั้ง ด้วยอำนาจเป็นที่รองรับ(ปติฎฐา สนฺธารณวเสน) แก่มหาภูต ๑

ที่เกิดพร้อมกันกับตน นั่นเอง, หรือว่า ย่อมเป็นปัจจัย ด้วยอำนาจแห่งสหชาตะเป็นต้น โดยเป็นที่ตั้ง ตามนัยที่ได้กล่าวแล้ว ฉะนี้. แม้ในธาตุทั้งหลายที่เหลือ ก็มีนัยนี้.

๒. ปจุจยวิภาคโตติ ธาตูน หิกมุม, จิตุต, อาหาโร, อุตูติ จตุตาโร ปจุจยา. ๆเป๋ง.
บทว่า ปจุจยวิภาคโต – โดยการจำแนกปัจจัย คือ โดยการจำแนกปัจจัยธรรม และ
โดยการจำแนกปัจจัยภาวะ นั่นเอง. จริงทีเดียว ด้วยคำว่า "ปจุจยโต - โดยปัจจัย" นี้ กล่าวถึง
ภาวะของธาตุทั้งหลาย มีปฐวีธาตุเป็นต้น เป็นปัจจัย แก่ภูต ๓ ที่เหลือ โดยความเป็นที่ตั้ง
เป็นต้น(ปติฏูฐาภาวาทินา) อันเป็นอสาธารณะ กับธาตุอื่น ๆ.

ส่วน ในคำว่า **โดยการจำแนกปัจจัย** นี้ มีความหมายว่า ธาตุทั้งหลาย มีปฐวีธาตุ เป็นต้น เกิดขึ้น เพราะธรรมทั้งหลายเหล่าใด, ก็กล่าวจำแนกความที่ธรรมทั้งหลายเหล่านั้น มีกรรมเป็นต้น และปฐวีธาตุเป็นต้น เ**ป็นปัจจัย**,

และจำแนก**ปัจจัยภาวะ** ของธาตุทั้งหลาย มีปฐวีธาตุเป็นต้น ว่า ธาตุ ๑ อาศัย ซึ่งธาตุ ๑ ย่อมเป็นไป เป็นต้น โดยไม่เหลือ ตามประการดังกล่าวนี้ เป็นความแตกต่างกัน แห่งอาการทั้ง ๒ คือโดยปัจจัย และโดยการจำแนกปัจจัย เหล่านี้.

## โดยการจำแนกปัจจัยธรรม นัยที่ ๑

ขยายความ โดยปัจจัยธรรม ก่อน นัยที่ ๑ อย่างนี้ว่า เป็นความจริงว่า ธาตุทั้งหลาย มีปัจจัย ๔ อย่าง คือ กรรม, จิต, อาหาร, อุตุ.

คำว่า กรรม ได้แก่ กรรม อันเป็นกุศลและอกุศล ที่ทำรูปให้เกิดขึ้น. คำว่า จิต ได้แก่ จิต อย่างใดอย่างหนึ่ง ที่ทำรูปให้เกิดขึ้น. คำว่า อาหาร ได้แก่ อัชฌัตติกาหาร ที่ทำรูปให้เกิดขึ้น. คำว่า อุตุ ได้แก่ อุตุทั้งสิ้น, โดยอรรถ ได้แก่ เตโชธาตุ.

\* ในปัจจัย ๔ อย่างเหล่านั้น **กรรมเท่านั้น**(กมุมเมว) ย่อมเป็นปัจจัย แก่ธาตุทั้งหลาย ที่มีกรรมเป็นสมุฎฐาน,

คำ อวธารณะ(คำจำกัดความ) ที่ว่า **กรรมเท่านั้น** กล่าวไว้ เพื่อแสดงความไม่มี การปะปนกันด้วยสมุฏฐาน,

ด้วยคำว่า กรรมเท่านั้น นั้น ย่อมเป็น อันท่านแสดงถึง ภาวะที่กรรม เป็นปัจจัย โดยปริยาย แก่ภูตบางอย่าง แม้ที่เป็นอกัมมชรูป. จริงอย่างนั้น ดังที่จักกล่าวไว้ ในรูปนิพพัตติปัสสนาการกถา นั้น เป็นต้นอย่างนี้ว่า "กมุมปจุจยจิตุตสมุฏฐานํ – รูป ที่มีธรรมมีกรรมเป็นปัจจัย คือวิบากจิตเป็นสมุฎฐาน" ได้แก่ รูปที่มีวิบากจิตเป็นสมุฎฐาน เป็นต้น .

ถามว่า ก็ อันปัจจัย แม้อย่างอื่น จากกรรม พึงเป็นปัจจัย แก่ธาตุทั้งหลาย ที่มีกรรมเป็นสมุฎฐานได้ มิใช่หรือ ? ตอบว่า พึงเป็นปัจจัยได้, แต่ว่า ปัจจัยอย่างอื่นนั้น ก็ มีความเป็นไป เพราะกรรมนั่นเทียว เพราะเหตุนั้น จึงทำคำพูด เป็นอวธารณะไว้ เพื่อห้ามความเป็นปัจจัยที่มีการประกอบกัน,

เพราะเหตุแห่งคำอวธารณะนั้น จึงกล่าวได้ว่า ธรรมทั้งหลายมีจิตเป็นต้น มิได้เป็นปัจจัย.

และธรรมทั้งหลายมีจิตเป็นต้นเท่านั้น ย่อมเป็นปัจจัย แม้แก่ธาตุทั้งหลายที่มีจิต เป็นต้นเป็นสมุฏฐาน, **ธรรมนอกนี้** ได้แก่ ธรรมเหล่าอื่น จากจิตเป็นต้น. มิได้เป็นปัจจัย.

\* อนึ่ง กรรม ย่อมเป็นชนกปัจจัย แก่ธาตุทั้งหลายที่มีกรรมเป็นสมุฎฐาน, ชื่อว่า ชนก นี้ กล่าวหมายเอา ความเป็นธรรมที่กระทำธาตุทั้งหลายให้ตั้งขึ้นด้วยดี. ส่วน ชื่อว่า ปัจจัย ก็คือกรรมปัจจัยนั่นเอง. เพราะ พระผู้มีพระภาค ตรัสไว้ว่า "กุสลากุสลา เจตนา วิปากาน ขนุธาน กฎตุตา จรูปาน กมุมปจุจเยน ปจุจโย -เจตนา ที่เป็น กุศลและอกุศล เป็นปัจจัย แก่วิบากขันธ์ทั้งหลาย และแก่กฎัตตารูป ด้วยอำนาจกรรมปัจจัย "ดังนี้.

กรรม ย่อมเป็นอุปนิสสยปัจจัย แก่ชาตุทั้งหลายที่เหลือ คือ ที่มีจิตเป็นต้น เป็นสมุฎฐาน โดยปริยาย.

คำว่า ย่อมเป็นอุปนิสสยปัจจัย โดยปริยาย ความว่า ในปัฏฐานปกรณ์ เพราะความที่ อุปนิสสยปัจจัย มาแล้ว แก่อรูปธรรมทั้งหลายเท่านั้น อุปนิสสยปัจจัย จึงไม่มี แก่รูปธรรมทั้งหลาย โดยนิปปริยาย. แต่ พึงทราบว่า โดยการเว้น สุตตันติกปริยาย ตามพระคำรัส ในพระสูตรว่า "ปุคุคลํ อุปนิสสาย วนสณฺฑํ อุปนิสฺสาย – อาศัยอย่างยิ่ง ซึ่งบุคคล อาศัยอย่างยิ่ง ซึ่งป่าทึบ" ดังนี้ อุปนิสสยปัจจัย ก็ไม่มี (ในปัฏฐาน).

จิต ย่อมเป็นชนกปัจจัย แก่ธาตุทั้งหลายที่มีจิตเป็นสมุฎฐาน, ได้แก่ จิต ที่เป็นปัจจัย ด้วยอำนาจสหชาตะ นิสสยะและอาหารเป็นต้น เพราะอาศัยซึ่งความเป็นผู้กระทำให้ตั้งขึ้น ด้วยดี จึงกล่าวได้ว่า "ย่อมเป็นชนกปัจจัย". แม้ในอาหารและอุตุ ที่จะกล่าวข้างหน้า ก็มีนัย นี้แหละ. และย่อมเป็น ปัจฉาชาตปัจจัย อัตถิปัจจัย และอวิคตปัจจัย แก่ธาตุทั้งหลายที่เหลือ.

อาหาร ย่อมเป็นชนกปัจจัย แก่ธาตุทั้งหลายที่มีอาหารเป็นสมุฎฐาน, ย่อมเป็น อาหารปัจจัย อัตถิปัจจัย และอวิคตปัจจัย แก่ธาตุทั้งหลายที่เหลือ. อุตุ ย่อมเป็นชนกปัจจัย แก่ธาตุทั้งหลายที่มีอุตุเป็นสมุฏฐาน, ย่อมเป็นอัตถิปัจจัย และอวิคตปัจจัย แก่ธาตุทั้งหลายที่เหลือ.

# โดยการจำแนกปัจจัยธรรม นัยที่ ๒

ครั้นแสดง ซึ่งการจำแนกปัจจัย ในธาตุทั้งหลาย ด้วยอำนาจ แห่งปัจจัยธรรม ทั้งหลาย มีกรรมเป็นต้น อย่างนี้แล้ว ในบัดนี้ เมื่อจะแสดง ซึ่งการจำแนกปัจจัย ด้วยอำนาจ แม้แห่งธาตุทั้งหลาย ที่มีกรรมเป็นต้นนั้น เป็นสมุฏฐาน จึงจะได้ยกขึ้นแสดง ด้วยคำว่า "มหาภูต ที่มีกรรมเป็นสมุฏฐาน" เป็นต้น เป็นอันดับแรกก่อน แล้วจึงแสดงใจ เนื้อความ ด้วยคำว่า "ในบรรดา ธาตุเหล่านั้น ปฐวีธาตุที่มีกรรมเป็นสมุฏฐาน" ดังนี้ เป็นต้น, ดังจะได้กล่าวต่อไปนี้ว่า:-

โดยปัจจัยธรรม นัยที่ ๒ ความว่า **มหาภูต ที่มีกรรมเป็นสมุฏฐาน** ย่อมเป็นปัจจัย แก่มหาภูตทั้งหลาย แม้ที่มีกรรมเป็นสมุฏฐาน แม้ที่มีจิตเป็นต้นเป็นสมุฏฐาน.

เหมือนอย่างนั้น มหาภูต ที่มีจิตเป็นสมุฎฐาน, ที่มีอาหารเป็นสมุฎฐาน, ที่มีอุตุเป็นสมุฎฐาน ย่อมเป็นปัจจัย แก่มหาภูตทั้งหลาย แม้ที่มีอุตุเป็นสมุฎฐาน แม้ที่มีกรรมเป็นต้นเป็นสมุฎฐาน.

ไขความว่า ตตุถ กมุมสมุฎฐานา ปฐวีธาตุ กมุมสมุฎฐานาน อิตราส «แป «.

ในบรรดามหาภูตเหล่านั้น ปฐวิธาตุที่มีกรรมเป็นสมุฏฐาน ได้แก่ กัมมชปฐวิธาตุที่เรียก โดยชื่อสามัญ ในคำที่ว่า "มหาภูต ที่มีกรรมเป็นสมุฏฐาน"นั้นแหละ ย่อมเป็นปัจจัย แก่ธาตุทั้งหลาย ที่มีกรรมเป็นสมุฏฐาน นอกนี้ กล่าวคือ ย่อมเป็นปัจจัย แก่ธาตุ ๑ มีอาโปธาตุเป็นต้น ที่เกิดจากกรรม ด้วยอำนาจสหชาตะ อัญญูมัญญะ นิสสยะ อัตถิ และอวิคต และด้วยอำนาจเป็นที่ตั้ง ทีเดียว, (ปติฏฺฐานวเสน ได้แก่ อธิฏฺฐานากาเรน มิใช่นิสสยากาเรน ในนิสสยปัจจัย) โดยการเกิดพร้อมกัน(สหชาตะ), โดยความอุปการะ แก่ธาตุทั้งหลายเหล่านั้น ที่อุปการะแก่ตน(อัญญูมัญญะ), โดยความเป็นที่รองรับไว้ (อาธารภาวโต ได้แก่ นิสสยะ, แต่ถ้าเป็นธาตุ ๑ ที่เหลือเป็นนิสสยาการ), โดยความทรงไว้ ตั้งแต่อุปปาทะ จนถึงกังคะ(อัตถิ), และโดยไม่มีความปราสไป(อวิคตะ),

อนึ่ง เมื่อเป็นปัจจัย ก็มิได้เป็นปัจจัย ด้วยอำนาจชนก แก่ธาตุทั้งหลายเหล่านั้น เหมือนอย่างกับ กรรม ของตน เพราะมิได้เป็นสมุฏฐาน ที่ยังธาตุทั้งหลายเหล่านั้น ให้ตั้งขึ้น.

ก็ ในที่นี้ ความเป็นที่ตั้ง(**ปติภูฐาภาโว**) แก่ธาตุ ๓ ที่เหลือ เป็นอันสงเคราะห์ ด้วยศัพท์ว่า นิสสยปัจจัยนั่นเทียว แม้ก็จริง, โดยที่แท้ ก็ ประสงค์เพื่อจะแสดง ซึ่งความพิเศษนี้ว่า ความที่ปฐวีชาตุเป็นที่ตั้ง(**ปติฏุฐาภาโว**) แก่ชาตุทั้งหลาย ที่เกิดพร้อมกัน จัดเป็นกิจที่ไม่ทั่วไปแก่กิจอย่างอื่น จึงกล่าว กระทำให้เป็น อีกกิจหนึ่งต่างหากว่า **"และด้วยอำนาจเป็นที่ตั้ง"** ดังนี้.

แม้ในคำว่า **และด้วยอำนาจเป็นเครื่องยึดไว้(อาพนุธนวเสน**) เป็นต้น ที่จะกล่าว ต่อไป ก็มีนัย นี้นั่นแหละ.

และยังเป็นปัจจัย แก่มหาภูต ๓ สันตติ นอกนี้ ความว่า ถือเอาสันตติ ๓ ด้วยสันตติ ที่อาศัย ซึ่งความเป็นไป โดยการไม่ขาดสาย แห่งมหาภูต ๔ ที่มีอุตุ จิตและอาหาร เป็นสมุฏฐาน อันไม่ปะปน ซึ่งกันและกัน. ด้วยอำนาจนิสสยะ อัตถิ และอวิคตะ, แต่ว่า ความเป็นนิสสยปัจจัยเป็นต้น ย่อมไม่มี โดยปัฏฐานนัย. มหาภูต ๓ สันตติ นอกนี้ ที่เป็นไปอยู่ เพราะปฐวีธาตุ ชื่อว่า มีปฐวีธาตุเป็นนิสสยะ เป็นต้น เพราะเหตุนั้น พึงทราบว่า กล่าวไว้ โดยสุตตันตนัย.

มิได้เป็นปัจจัย ด้วยอำนาจเป็นที่ตั้ง(น ปติฏุฐานวเสน) เพราะ ชื่อว่า ภาวะที่ ปฐวิธาตุเป็นที่ตั้ง ย่อมมี แก่สหชาตธรรมทั้งหลายเท่านั้น,

แม้ในคำว่า **มิได้เป็นปัจจัย ด้วยอำนาจเป็นเครื่องยึดไว้(น อาพนุธนวเสน**) เป็นต้น ที่จะกล่าวต่อไป ก็มีนัย นี้นั่นแหละ. และมิได้เป็นปัจจัย ด้วยอำนาจชนก.

อนึ่ง ในบรรคามหาภูตที่มีกรรมเป็นสมุฏฐาน เหล่านี้ อาโปธาตุ ย่อมเป็นปัจจัย แก่ธาตุ ๑ นอกนี้ ด้วยอำนาจสหชาตะเป็นต้น และด้วยอำนาจ เป็นเครื่องยึดไว้(อาพนุธนว เสน) ทีเดียว, มิได้เป็นปัจจัย ด้วยอำนาจชนก. ย่อมเป็นปัจจัย แก่มหาภูต ๑ สันตติ นอกนี้ ด้วยอำนาจนิสสยปัจจัย อัตถิปัจจัย และอวิคตปัจจัยแน่นอน, มิได้เป็นปัจจัย ด้วยอำนาจ เป็นเครื่องยึดไว้ (น อาพนุธนวเสน), มิได้เป็นปัจจัย ด้วยอำนาจชนก.

อนึ่ง ในบรรคามหาภูตที่มีกรรมเป็นสมุฏฐาน เหล่านี้ เตโชธาตุ ย่อมเป็นปัจจัย แก่ธาตุ ๓ นอกนี้ ด้วยอำนาจสหชาตะเป็นต้น และด้วยอำนาจเป็นเครื่องบ่ม (ปริปาจนวเสน) ทีเดียว, มิได้เป็นปัจจัย ด้วยอำนาจชนก. ย่อมเป็นปัจจัย แก่มหาภูต ๓ สันตติ นอกนี้ ด้วยอำนาจนิสสยปัจจัย อัตถิปัจจัย และอวิคตปัจจัย แน่นอน, มิได้เป็นปัจจัย ด้วยอำนาจเป็นเครื่องบ่ม(น ปริปาจนวเสน), มิได้เป็นปัจจัย ด้วยอำนาจชนก.

อนึ่ง ในบรรคามหาภูตที่มีกรรมเป็นสมุฏฐาน เหล่านี้ วาโยธาตุ ย่อมเป็นปัจจัย แก่ธาตุ ๓ นอกนี้ ค้วยอำนาจสหชาตะเป็นต้น และค้วยอำนาจเป็นเครื่องค้ำจุน (วิตุถมุภนวเสน) ทีเดียว, มิได้เป็นปัจจัย ค้วยอำนาจชนก. ย่อมเป็นปัจจัย แก่มหาภูต ๓ สันตติ นอกนี้ ด้วยอำนาจนิสสยปัจจัย อัตถิปัจจัย และอวิคตปัจจัยแน่นอน, มิได้เป็นปัจจัย ด้วยอำนาจเป็นเครื่องค้ำจุน(**นวิตุถมุภนวเสน**), มิได้เป็นปัจจัย ด้วยอำนาจชนก.

แม้ในธาตุทั้งหลาย มีปฐวิธาตุเป็นต้น ที่มีจิต อาหาร และอุตุ เป็นสมุฎฐาน ก็มีนัย นี้ นั่นแหละ, คือในคำพรรณนาทั้งหลาย ความว่า "จิตุตสมุฎฐานา ปฐวิธาตุ จิตุตสมุฎฐาน อิตราสนุ"ติอาทีสุ "ปฐวิธาตุ ที่มีจิตเป็นสมุฎฐาน ย่อมเป็นปัจจัย แก่ธาตุทั้งหลาย ที่มีจิตเป็นสมุฎฐาน นอกนี้" ดังนี้เป็นต้น.

## โดยการจำแนกปัจจัยภาวะ(ความเป็นปัจจัย)

ว่าโดยปัจจัยภาวะ(ความเป็นปัจจัย) อย่างนี้ว่า อนึ่ง ก็แต่ว่า ในธาตุทั้งหลายเหล่านี้ ที่เป็นไป ด้วยอำนาจของปัจจัย มีสหชาตะเป็นต้น ตามประการดังกล่าวมาแล้วนี้ ย่อมเป็นไป โดยอาการต่าง ๆ กัน อย่างนี้ คือ :

ชาตุ ๓ อาศัย ซึ่งชาตุ ๑ ย่อมเป็นไป โดยอาการ ๔
และ ชาตุ ๑ ก็อาศัย ซึ่งชาตุ ๓ ย่อมเป็นไป โดยอาการ ๔
ชาตุ ๒ อาศัย ซึ่งชาตุ ๒ ย่อมเป็นไป โดยอาการ ๖.

อธิบายโดยพิศดารว่า ธาตุ ๑ อาศัย ซึ่งธาตุ ๑ ย่อมเป็นไป โดยอาการ ๔ อย่างนี้ คือ อาศัย ซึ่งธาตุแต่ละอย่าง ในธาตุทั้งหลายมีปฐวีธาตุเป็นต้น ธาตุแต่ละ ๑ อย่างนอกนี้ จึงเป็นไป โดยอาการ ๔.

อรรถาธิบายมีว่า เมื่อธาตุทั้งหลาย มีปฐวีธาตุเป็นต้น แต่ละอย่าง มีความเป็นปัจจัย (ปจุจยภาเว) ความเป็นปัจจยุปบัน ของธาตุทั้งหลาย แต่ละ ๓ นอกนี้ก็มี นี้เป็นจตุกกะหนึ่ง (หมวดอาการ ๔ หมวดหนึ่ง)

เหมือนอย่างนั้น ธาตุ ๑ อาศัย ซึ่งธาตุ ๓ ย่อมเป็นไป โดยอาการ ๔ อย่างนี้ คือ ธาตุแต่ละอย่าง ในธาตุทั้งหลายมีปฐวีธาตุเป็นต้น อาศัย ซึ่งธาตุแต่ละ ๓ อย่าง นอกนี้ จึงเป็นไป โดยอาการ ๔.

อรรถาธิบายมีว่า เมื่อธาตุทั้งหลาย แต่ละ ๓ มีความเป็นปัจจัย ความเป็น ปัจจยุปบัน ของธาตุแต่ละอย่าง นอกนี้ ก็มี นี้เป็นอีกจตุกกะหนึ่ง,

ส่วน ธาตุ ๒ อาศัย ซึ่งธาตุ ๒ ย่อมเป็นไป โดยอาการ ๖ อย่างนี้ คือ ธาตุ ๒ ข้างท้าย อาศัย ซึ่งธาตุ ๒ ข้างต้น ย่อมเป็นไป, และธาตุ ๒ ข้างต้น ก็อาศัย ซึ่งธาตุ ๒ ข้างท้าย ย่อมเป็นไป, ธาตุที่ ๒ กับธาตุที่ ๔ อาศัย ซึ่งธาตุที่ ๑ กับ ธาตุที่ ๑ ย่อมเป็นไป, ธาตุ

ที่ ๑ กับธาตุที่ ๑ อาศัย ซึ่งธาตุที่ ๒ กับธาตุที่ ๔ ย่อมเป็นไป, ธาตุที่ ๒ กับธาตุที่ ๑ อาศัย ซึ่ง ธาตุที่ ๑ กับธาตุที่ ๔ อาศัย ซึ่งธาตุที่ ๒ กับ ธาตุที่ ๑ กับธาตุที่ ๑ ย่อมเป็นไป.

อรรถาธิบายมีว่า เมื่อธาตุทั้งหลายแต่ละ ๒ เหล่านี้ คือธาตุที่ ๑ กับธาตุที่ ๒, ธาตุที่ ๓ กับธาตุที่ ๔, ธาตุที่ ๑ กับธาตุที่ ๓, ธาตุที่ ๒ กับธาตุที่ ๔, ธาตุที่ ๑ กับธาตุที่ ๔, ธาตุที่ ๒ กับธาตุที่ ๓ มีความเป็นปัจจัย ความเป็นปัจจยุปบัน ของธาตุทั้งหลายแต่ละ ๒ นอกนี้ ในบรรดาธาตุ ๔ นั้น ๆ ก็มี นี้ เป็นฉักกะ ๑ (หมวดอาการ ๖ หมวดหนึ่ง).

สำหรับธาตุทั้งหลาย ที่เป็นไป โดยอาการ ๔ และ โดยอาการ ๖ โดยปัจจัยภาวะ ตามประการดังกล่าวมานี้ บัณฑิตพึงทราบ การจำแนกว่า มีความเป็นปัจจยุปบัน โดยเกี่ยว กับเป็นธาตุหมวด ๑ หมวด ๒ และหมวด ๓ และ โดยเกี่ยว กับธาตุหมวด ๓ หมวด ๒ และหมวด ๑ ตามลำดับเลิด.

ก็ ปัจจัยภาวะ นี้ บัณฑิตพึงทราบ ด้วยอำนาจสหชาตปัจจัย อัญญูมัญญูปัจจัย นิสสยปัจจัย อัตถิปัจจัย และอวิคตปัจจัย, และโดยความเป็นเหตุ ซึ่งกันและกัน แม้ในปัจจัยภาวะนั้นนั่นเทียว. ได้แก่ ปัจจัยภาวะ ที่ทรงหมายเอา ตรัสไว้ ในปฏิจจวาระว่า

"เอก์ มหาภูต์ ปฏิจุจ ตโย มหาภูตา, ตโย มหาภูเต ปฏิจุจ เอก์ มหาภูต์, เทฺว มหาภูเต ปฏิจุจ เทฺว มหาภุตา อุปฺปหฺหนฺติ.

มหาภูต ๑ อาศัย ซึ่งมหาภูต ๑ ย่อมเกิดขึ้น, มหาภูต ๑ อาศัย ซึ่งมหาภูต ๑ ย่อมเกิดขึ้น, มหาภูต ๒ อาศัย ซึ่งมหาภูต ๒ ย่อมเกิดขึ้น" ดังนี้.

#### ธรรม ๓ ประการ ของปัจจัย ๒๔

(มาใน ปัจจยโชติกะ)

ปัฎฐานนี้ พระผู้มีพระภาคเจ้า ทรงจำแนก ปัจจัยหนึ่ง ๆ มีธรรม ๓ ประการ คือ ปัจจัยธรรม ปัจจยุปบันนธรรม ปัจจนิกธรรม.

# ๑. เหตุปัจจัย

ในเหตุปัจจยุทเทสนี้ มีอยู่ ๑ ประการคือ
เหตุ ๖ คือ โลภะ โทสะ โมหะ อโลภะ อโทสะ อโมหะ เป็น เห**ตุปัจจัย**สเหตุกจิต ๑๑ เจตสิก ๕๒ (เว้นโมหเจตสิกที่ในโมหมูลจิต ๒) สเหตุกจิตตชรูป
สเหตุกปฏิสนธิกัมมชรูป เป็น เห**ตุปัจจยุปบัน** 

อเหตุกจิต ๑๘ อัญญสมานเจตสิก ๑๒ ที่ประกอบ โมหเจตสิกที่ในโมหมูลจิต ๒ อเหตุกจิตตชรูป อเหตุกปฏิสนธิกัมมชรูป พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป เป็น เหต**ุปัจจนิก** 

# จำแนก เหตุปัจจัย โดยลักษณะ

#### ชาติ กาล สัตติ

ในเหตุปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม ของธรรมที่เป็นเหตุปัจจัยนั้น มี**ลักษณะอย่างเดียว** คือ เป็นเหมือนรากเหง้า ( มูลเหตุ ) แห่งเหตุปัจจยุปบันธรรม

เมื่อว่าโดย **ชาติ** เป็น สหชาตชาติ

เมื่อว่าโดย **กาล** เป็น ปัจจบันกาล

เมื่อว่าโดย **สัตติ** คืออำนาจ มี ๒ อย่างคือ ชนกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบัน ธรรมเกิดขึ้นอย่างหนึ่ง อุปถัมภกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรมตั้งอยู่อย่างหนึ่ง.

## ๒. อารัมมณปัจจัย

ในอารัมมณปัจจยุทเทสนี้ มีอยู่ ๓ ประการคือ

อารมณ์ ๖ คือ จิต ๘๕ เจตสิก ๕๒ รูป ๒๘ ที่เป็นเตกาลิกะ และนิพพาน บัญญัติ ที่เป็นกาลวิมุต เป็น อารัมมณปัจจัย

จิต ๘៩ เจตสิก ๕๒ เป็น อารัมมณปัจจยุปบัน

รูปทั้งหมด คือ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป เป็น อารัมมณปัจจนิก

#### จำแนก อารัมมณปัจจัย โดยลักษณะ

#### ชาติ กาล สัตติ

ในอารัมมณปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม ของธรรมที่เป็นอารัมมณ ปัจจัยนั้น มี**ลักษณะอย่างเดียว** คือ เป็นที่ยินดีและเป็นสิ่งที่ถูกยึดหน่วง( **อารมุมณ**) แห่งปัจจยุปบันธรรม

เมื่อว่าโดย **ชาติ** เป็นอารัมมณชาติ

เมื่อว่าโดย กาล เป็นทั้งปัจจุบัน อดีต อนาคต และกาลวิมุต

เมื่อว่าโดย **สัตติ** คืออำนาจ มี ๒ อย่างคือ ชนกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบัน ธรรมเกิดขึ้นอย่างหนึ่ง อุปถัมภกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรมตั้งอยู่อย่างหนึ่ง.

#### ๓. อธิปติปัจจัย

ในอธิปติปัจจยุทเทสนี้ อธิปติปัจจัยมีอยู่ ๒ อย่างคือ ๑. อารัมมณาธิปติ ๒. สหชาตาธิปติ

## อารัมมณาธิปติปัจจัย มีอยู่ ๓ ประการคือ

อารมณ์ ๖ คือ อิฎฐนิปผันนรูป ๑๘ จิต ๘๔ เจตสิกที่ประกอบ ๔๗ (เว้นโทสมูล โมหมูล ทุกขสหคตกายวิญญาณจิต) ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็นเตกาลิกะ และนิพพาน ที่เป็นกาลวิมุต เป็น อารัมมณาธิปติปัจจัย

โลภมูลจิต ๘ มหากุศลจิต ๘ มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต ๔ โลกุตตรจิต ๘ หรือ ๔๐ เจตสิก ๔๕ ที่ประกอบ (เว้นอัปปมัญญา) เป็นผู้ฝึกใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น อารัมมณาธิปติปัจจยุปบัน

โลกียจิต ๘๑ เจตสิก ๕๒ ที่มิได้เป็นผู้ฝึกใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง โดย แน่นอนและ ไม่แน่นอน รูปทั้งหมด คือ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญูสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป เป็น อารัมมณาธิปติปัจจนิก

## สหชาตาชิปติปัจจัย มีอยู่ ๓ ประการคือ

อธิบดีองค์ธรรมอย่างใคอย่างหนึ่ง ในบรรคาอธิบดี ๓ หรือ ๔ คือ ฉันทะ วิริยะ วิมังสา ที่ในสาธิปติชวนะ ๕๒ และสาธิปติชวนจิต ๕๒ ในขณะที่เป็นอธิบดี เป็น สหชาตาซิปติปั๊จจัย

สาธิปติชวนจิต ๕๒ เจตสิกที่ประกอบ ๕๑ สาธิปติจิตตชรูป ในขณะที่กำลังได้รับ การช่วยอุปการะจากอธิปติปัจจัย โดยแน่นอนและไม่แน่นอน(เว้นอธิบดีองค์ธรรม ๔ อย่างใดอย่างหนึ่ง) เป็น **สหชาตาธิปติปัจจยุปบัน** 

กามจิต ๕๔ มหัคคตวิบากจิต ៩ เจตสิก ๕๒ ที่มิได้รับการช่วยอุปการะ จาก อธิปติปัจจัยโดยแน่นอนและ ไม่แน่นอน อธิบดีองค์ธรรม ๔ อย่างใดอย่างหนึ่ง ในขณะที่ เป็นอธิปติปัจจัย นิราธิปติจิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป เป็น สหชาตาธิปติปัจจนิก

# จำแนก อารัมมณาธิปติปัจจัย และปัจจยุปบัน โดยเฉพาะ ๆ

ในอารัมมณาธิปติปัจจัยนี้ เมื่อจำแนกโดยเฉพาะ ๆ แล้ว ก็มีอยู่ด้วยกัน ๑๐ คู่ ดังต่อไปนี้:-

โลภมูลจิต ๘ เจตสิก ๒๒ ที่ประกอบ เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น อารัมมณาธิปติปัจจยุปบัน

๒. โลกียกุศลจิต ๑๗ เจตสิก ๓๘ ที่ประกอบ มีสภาพที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น อารัมมณาธิปติปัจจัย

มหากุศลจิต ๘ เจตสิก ๑๓ ที่ประกอบ (เว้นวิรตี อัปปมัญญา) เป็นผู้ฝึกใฝ่หนักแน่น อย่างยิ่ง เป็น อารัมมณาธิปติปัจจยุปบัน

๓. โสดาปัตติมรรคจิตตุปบาท โสดาปัตติผลจิตตุบาท นิพพาน ของพระ โสดาบัน บุคคล มีสภาพที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น อารัมมณาธิปติปัจจัย

มหากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท (เว้นวิรตี อัปปมัญญา) ของพระโสดาบันบุคคล เป็นผู้ฝึกใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น อารัมมณาธิปติปัจจยุปบัน

๔.สกทาคามิมรรคจิตตุปบาท สกทาคามิผลจิตตุปบาท นิพพาน ของพระสกทาคามี บุคคล มีสภาพที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น **อารัมมณาธิปติปัจจัย** 

มหากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุบาท (เว้นวิรตี อัปปมัญญา) ของพระสกทาคามีบุคคล เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น **อารัมมณาธิปติปัจจยุปบัน** 

๕.อนาคามิมรรคจิตตุปบาท อนาคามิผลจิตตุปบาท นิพพาน ของพระอนาคามี บุคคล มีสภาพที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น **อารัมมณาธิปติปัจจัย**  มหากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท (เว้นวิรตี อัปปมัญญา) ของพระอนาคามีบุคคล เป็นผู้ฝึกใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น อารัมมณาธิปติปัจจยุปบัน

๖.อรหัตตมรรคจิตตุปบาท อรหัตตผลจิตตุปบาท นิพพาน ของพระ อรหันตบุคคล
มีสภาพที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น อารัมมณาธิปติปัจจัย

มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท (เว้นอัปปมัญญา) ของพระอรหันตบุคคล เป็นผู้ฝึกใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น **อารัมมณาธิปติปัจจยุปบัน** 

๗. นิพพานของพระโสดาบันบุคคล มีสภาพที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง
 เป็น อารัมมณาธิปติปัจจัย

โสคาปัตติมรรคจิตตุปบาท โสคาปัตติผลจิตตุปบาท เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น อารัมมณาธิปติปัจจยุปบัน

๘. นิพพานของพระสกทาคามีบุคคล มีสภาพที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น อารัมมณาธิปติปัจจัย

สกทาคามิมรรคจิตตุปบาท สกทาคามิผลจิตตุปบาท เป็นผู้ฝึกใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น อารัมมณาธิปติปัจจยุปบัน

**ธ.** นิพพานของพระอนาคามีบุคคล มีสภาพที่น่าฝึกใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น **อารัมมณาธิปติปัจจัย** 

อนาคามิมรรคจิตตุปบาท อนาคามิผลจิตตุปบาท เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น อารัมมณาธิปติปัจจัย

๑๐. นิพพานของพระอรหันตบุคคล มีสภาพที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น อารัมมณาธิปติปัจจัย

อรหัตตมรรคจิตตุปบาท อรหัตตผลจิตตุปบาท เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น **อารัมมณาธิปติปัจจยุปบัน** 

\* ธรรมที่เป็น **ปัจจยุปบัน** และ **ปัจจนิก** ของอารัมมณาธิปติปัจจัยนี้ มี ๒ อย่าง คือ แน่นอน และ ไม่แน่นอน

อารัมมณาธิปติปัจจยุปบัน แน่นอน ได้แก่ โลกุตตรจิต ๘ เจตสิก ๓๖, ไม่แน่นอน ได้แก่ โลกมูลจิต ๘ มหากุศลจิต ๘ มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต ๔ เจตสิก ๔๕ ที่ประกอบ (เว้นอัปปมัญญา)

อารัมมณาธิปติปัจจนิก แน่นอน ได้แก่ โทสมูลจิต ๒ โมหมูลจิต ๒ อเหตุกจิต ๑๘ มหาวิปากจิต ๘ มหากิริยาญาณวิปปยุตตจิต ๔ มหักคตจิต ๒๓ เจตสิก ๔๖ ที่ประกอบ รูป

ทั้งหมดมี จิตตชรูป เป็นต้น, **ไม่แน่นอน** ได้แก่ จิต ๒๐ ควง มีโลกมูลจิต ๘ เป็นต้น เจตสิก ๔๕ ที่ประกอบ ที่เป็นปัจจยุปบันธรรมไม่แน่นอน นั้นเอง

\* ธรรมที่เป็น **ปัจจัย ปัจจยุปบัน ปัจจนิก** ของสหชาตาธิปติปัจจัยนี้ ก็มี ๒ อย่าง คือ แน่นอน และ ไม่แน่นอน

สหชาตาธิปติปัจจัย แน่นอน ได้แก่ อธิบดีองค์ธรรม ๔ อย่างใดอย่างหนึ่ง ที่ ในอัปปนาชวนะ ๒๖, ไม่แน่นอน ได้แก่ อธิบดีองค์ธรรม ๔ อย่างใดอย่างหนึ่ง ที่ในกามชวนะ ๒๖ (เว้นโมหมูลชวนจิต ๒ หสิตุปปาทจิต ๑)

สหชาตาธิปติปัจจยุปบัน แน่นอน ได้แก่ อัปปนาชวนะ ๒๖ เจตสิก ๓๘ ที่ประกอบ (เว้นอธิบดีองค์ธรรม ในขณะที่เป็นปัจจัย) และอัปปนาสาธิปติ จิตตชรูป, ไม่แน่นอน ได้แก่ กามชวนจิต ๒๖ (เว้นโมหมูล และหสิตุปปาทชวนะ) เจตสิก ๕๑ ที่ประกอบ (เว้นอธิบดีองค์ธรรมในขณะที่เป็นปัจจัย) และกามสาธิปติจิตตชรูป

สหชาตาธิปติปัจจนิกธรรม แน่นอน ได้แก่ โมหมูลจิต ๒ อเหตุกจิต ๑๘ มหาวิปากจิต ๘ มหักควิปากจิต ธ เจตสิก ๔๐ ที่ประกอบ นิราธิปติจิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป พาหิรรูปอาหารชรูปอุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัต ติกัมมชรูป, ไม่แน่นอน ได้แก่ กามชวนจิต ๒๖ (เว้นโมหมูล และหสิตุปปาทชวนะ) เจตสิก ๕๑ ที่ประกอบ กามสาธิปติจิตตชรูป ที่เป็นปัจจยุปบันไม่แน่นอนนั้นเอง

# จำแนกอธิปติปัจจัยทั้ง ๒ โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

ในอารัมมณาธิปติปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรม ที่เป็นอารัมมณาธิปติปัจจัยนั้น

ว่าโดย**ลักษณะ**มี ๒ อย่างคือ เป็นที่ยินดี และเป็นสิ่งที่ถูกยึดหน่วงด้วย(อารมุมณ) เป็นใหญ่ด้วย (อธิปติ)

ว่าโดย **ชาติ** เป็นอารัมมณชาติ

ว่าโดย กาล เป็นทั้งอดีต อนาคต ปัจจุบัน และกาลวิมุต

ว่าโดย **สัตติ** คืออำนาจ มี ๒ อย่างคือ ชนกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม เกิดขึ้นอย่างหนึ่ง อุปถัมภกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรมตั้งอยู่อย่างหนึ่ง ส่วน สหชาตาธิปติปัจจัยนั้น ว่าโดย**ลักษณ**ะมี ๒ อย่างคือ เกิดพร้อมกันด้วย (สหชาต) เป็นใหญ่ ด้วย (อธิปติ)

ว่าโดย **ชาติ** เป็นสหชาตชาติ

ว่าโคย **กาล** เป็นปัจจุบันกาล

ว่าโดย สัตติ คืออำนาจ มี ๒ อย่างคือ ชนกสัตติและอุปถัมภกสัตติ

#### ๔. อนันตรปัจจัย

ในอนันตรปัจจยุทเทสนี้ มีอยู่ ๑ ประการคือ

จิต ๘៩ เจตสิก ๕๒ ที่เกิดก่อนๆ (เว้นจุติจิตของพระอรหันต์) เป็น อนันตรปัจจัย

จิต ๘๕ เจตสิก ๕๒ ที่เกิดหลังๆ พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์ เป็น อนันตรปัจจยุปบัน

รูปทั้งหมด คือ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป เป็น อนันตรปัจจนิก

#### จำแนก อนันตรปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

ในอนันตรปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็น อนันตรปัจจัยนั้น

ว่าโดย**ลักษณะ**มือย่างเดียวคือ ให้เกิดขึ้นติดต่อกันโดยไม่มีระหว่างคั่น เสมือนหนึ่ง เป็นจิตดวงเดียวกัน **(อนนุตร)** 

ว่าโดย **ชาติ** เป็นอนันตรชาติ

ว่าโดย กาล เป็นอดีตกาล

ว่าโดย **สัตติ** คืออำนาจ มีอย่างเคียวคือ ชนกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม เกิดขึ้น

## ๕. สมนันตรปัจจัย

ในสมนันตรปัจจยุทเทสนี้มีอยู่ ๓ ประการเหมือนอนันตรปัจจัย จำแนก **สมนันตรปัจจัย** โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ ก็เหมือนกันกับอนันตรปัจจัย

#### b. สหชาตปัจจัย

ในสหชาตปัจจยุทเทสนี้ มีอยู่ ๒ ประการเท่านั้นคือ ๑. ปัจจัยธรรม ๒. ปัจจยุปบัน ธรรม สำหรับปัจจนิกธรรมนั้น ไม่มี.

ปวัตติปฏิสนธินามขันธ์ ๔ คือ จิต ๘๕ เจตสิก ๕๒ ที่ช่วยอุปการะแก่กันและกัน ในจตุโวการภูมิ และที่ช่วยอุปการะแก่นามขันธ์ด้วยกัน กับจิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป ในปัญจโวการภูมิกีดี, มหาภูตรูป ๔ ทุกชนิด คือ จิตตชมหาภูตรูป ปฏิสนธิกัมมชมหาภูตรูป พาหิรมหาภูตรูป อาหารชมหาภูตรูป อุตุชมหาภูตรูป อสัญญสัตตกัมมชมหาภูตรูป ปวัตติกัมมชมหาภูตรูป ที่ช่วยอุปการะแก่กันและกัน และที่ช่วยอุปการะแก่อุปาทารูปก็ดี, ปัญจโวการปฏิสนธินามขันธ์ ๔ และหทัยวัตถุที่ช่วยอุปการะแก่กันและกันก็ดี เป็น สหชาตปัจจัย

ปวัตติปฏิสนธินามขันธ์ ๔ คือ จิต ๘៩ เจตสิก ๕๒ ที่เป็นไปโดยการเปรียบเทียบ จากกันและกัน จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูปก็ดี, อุปาทารูปทั้งหมด มหาภูตรูปทุกชนิดก็ดี, ปัญจโวการปฏิสนธินามขันธ์ ๔ และหทัยวัตถุที่เป็นไปโดยการเปรียบเทียบจากกัน และกันก็ดีเป็น สหชาตปัจจยุปบัน

## จำแนก สหชาตปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

ในสหชาตปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็น สหชาตปัจจัยบั้น

ว่าโดย**ลักษณ**ะมีอย่างเคียวคือ เกิดขึ้นพร้อมกันกับปัจจยุปบันธรรม **(สหชาต)** 

ว่าโดย **ชาติ** เป็นสหชาตชาติ

ว่าโดย กาล เป็นปัจจุบันกาล

ว่าโดย **สัตติ** คืออำนาจ มี ๒ อย่างคือ ชนกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม เกิดขึ้นอย่างหนึ่ง อุปถัมภกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรมตั้งอยู่อย่างหนึ่ง

## อัญญมัญญูปัจจัย

ในอัญญูมัญญูปัจจยุทเทสนี้ มีอยู่ ๓ ประการคือ

ปวัตติปฏิสนธินามขันธ์ ๔ คือจิต ๘ ยเจตสิก ๕ ๒ ที่ประกอบ ที่ช่วยอุปการะแก่กัน และกันก็ดี, และมหาภูตรูป ๔ ทุกชนิด มีจิตตชมหาภูตรูป ๔ เป็นต้น ที่ช่วยอุปการะแก่กัน

และกันก็ดี, ปัญจโวการปฏิสนธินามขันธ์ ๔ และหทัยวัตถุที่ช่วยอุปการะแก่กันและกันก็ดี เป็น **อัญญมัญญปัจจัย** 

ปวัตติปฏิสนธินามขันธ์ ๔ คือ จิต ๘៩ เจตสิก ๕๒ ที่ประกอบ ที่เป็นไป โดยการเปรียบเทียบจากกันและกันก็ดี, มหาภูตรูป ๔ ทุกชนิดที่เป็นไป โดยการเปรียบเทียบจากกันและกันก็ดี, ปัญจโวการปฏิสนธินามขันธ์ ๔ และหทัยวัตถุ ที่เป็นไปโดยการเปรียบเทียบจากกันและกันก็ดี เป็น อัญญมัญญปัจจยุปบัน

จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป (เว้นหทัยวัตถุ) ที่เป็นไปโดยการเปรียบเทียบ จากนามขันธ์ก็ดี, อุปาทารูปทั้งหมดคือจิตตชอุปาทารูป เป็นต้น จนถึงปวัตติกัมมชอุปาทา รูป ที่เป็นไปโดยการเปรียบเทียบจากมหาภูตรูปก็ดี เป็น อัญญมัญญูปัจจนิก

# จำแนก อัญญูมัญญูปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

ในอัญญูมัญญูปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็น อัญญูมัญญูปัจจัยนั้น

ว่าโดย**ลักษณ**ะมีอย่างเดียว คืออุปการะแก่กันและกัน (อณุญมญุญ)

ว่าโดย **ชาติ** เป็นสหชาตชาติ

ว่าโดย **กาล** เป็นปัจจุบันกาล

ว่าโดย **สัตติ** คืออำนาจ มี ๒ อย่างคือ ช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม ด้วย อำนาจชนกสัตติ และอุปถัมภกสัตติ

# ธรรมที่เป็นปัจจนิกนี้ มี ๒ อย่างคือ ๑. ปัจจนิกธรรมที่แน่นอนอย่างหนึ่ง (เอกันตะ) ๒. ปัจจนิกธรรมที่ไม่แน่นอนอย่างหนึ่ง (อเนกันตะ)

ปัจจนิกธรรมที่แน่นอนนั้น ได้แก่ จิตตชอุปาทารูป ปฏิสนธิกัมมชอุปาทารูป (เว้นหทัยวัตถุ) พาหิรอุปาทารูป อาหารชอุปาทารูป อุตุชอุปาทารูป อสัญญสัตตกัมมช อุปาทารูป ปวัตติกัมมชอุปาทารูป หมายความว่า ธรรมเหล่านี้เป็นปัจจยุปบันธรรมไม่ได้ แน่นอน ฉะนั้น จึงเป็นปัจจนิกธรรมแน่นอน.

ปัจจนิกธรรมที่ไม่แน่นอนนั้น ได้แก่ จิตตชมหาภูตรูป ปฏิสนธิกัมมชมหาภูตรูป ปฏิสนธิหทัยวัตถุ หมายความว่า เมื่อขณะปวัตตินามขันธ์ ๔ กำลังเป็นปัจจัยและปัจจยุปบัน ซึ่งกันและกันนั้น จิตตชมหาภูตรูปเป็นปัจจยุปบันธรรมไม่ได้ ฉะนั้น จึงเป็นปัจจนิกธรรม, เมื่อขณะปฏิสนธินามขันธ์ ๔ เป็นปัจจัยและปัจจยุปบันซึ่งกันและกัน และปฏิสนธินาม ขันธ์ ๔ กับหทัยวัตถุเป็นปัจจัยและปัจจยุปบันซึ่งกันและกันนั้น ปฏิสนธิกัมมชมหาภูตรูป

เป็นปัจจยุปบันธรรมไม่ได้ ฉะนั้น จึงเป็นปัจจนิกธรรม, และเมื่อขณะปฏิสนธิกัมมช มหาภูตรูป เป็นปัจจัย และปัจจยุปบันซึ่งกันและกันนั้น ปฏิสนธิหทัยวัตถุเป็นปัจจยุปบัน ธรรมไม่ได้ ฉะนั้น จึงเป็นปัจจนิกธรรม.

#### ๘. นิสสยปัจจัย

ในนิสสยปัจจยุทเทสนี้ นิสสยปัจจัยมี ๒ หรือ ๑ อย่าง คือ ๑. สหชาตนิสสยะ ๒. ปุเรชาตนิสสยะ ๓. วัตถารัมมณ ปุเรชาตนิสสยะ

ใน ๓ อย่างนี้ สหชาตนิสสยปัจจัย มี ๒ อย่างคือ ปัจจยธรรม และปัจจยุปบันธรรม ทั้ง ๒ อย่างนี้ แสดงเหมือน กับสหชาตปัจจัย ทุกประการ

#### จำแนก สหชาตนิสสยปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นสหชาตนิสสยปัจจัยนั้น ว่าโดย**ลักษณ**ะมี ๒ อย่างคือ เกิดพร้อมกันกับปัจจยุปบันธรรมด้วย (**สหชาต**) เป็นที่อาศัยของปัจจยุปบันธรรมด้วย (นิส**สย**)

ว่าโดย **ชาติ** เป็นสหชาตชาติ

ว่าโดย **กาล** เป็นปัจจุบันกาล

ว่าโดย **สัตติ** คืออำนาจ มี ๒ อย่างคือ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม ด้วยอำนาจชนกสัตติ และอุปถัมภกสัตติ

## วัตถุปูเรชาตนิสสยปัจจัย มี ๓ ประการคือ

ในบรรดาปัญจวัตถุทั้ง ๓ ชนิด มีมันทายุกปัญจวัตถุเป็นต้นนั้น มัชฌิมายุกปัญจวัตถุ
คือ จักขุ โสตะ ฆานะ ชิวหา กายะ ที่เกิดพร้อมกันกับอตีตภวังค์ควงแรกก็ดี,
หทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกันกับจิตควงก่อน ๆ มีปฏิสนธิจิตเป็นต้นก็ดี, หทัยวัตถุที่เกิดขึ้น
โดยอนุมานเอาว่า ในขณะจิตหนึ่งดวง ก่อนหน้า จะออกจากนิโรธสมาบัติก็ดี, วัตถุรูป ๖
ที่เกิดพร้อมกันกับจิตควงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังตั้งแต่จุติจิตขึ้นไป ในมรณาสันนกาลก็ดี
เป็น วัตถุปุเรชาตนิสสยปัจจัย (ตามนัยของท่านโบราณาจารย์คือ วิสุทธิมัคค์)

วิญญาณธาตุ ๗ มีจักขุวิญญาณธาตุ เป็นต้น เจตสิก ๕๒ ที่ประกอบ(เว้นอรูปวิปากจิต ๔) ที่เป็นไป ในปวัตติกาล ในปัญจโวการภูมิ โดยแน่นอนและไม่แน่นอน เป็น วัตถุปูเรชาตนิสสยปัจจยุปบัน

มโนวิญญาณธาตุ ๔๖ คือโลภมูลจิต ๘ โมหมูลจิต ๒ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มหากุสลจิต ๘ มหากิริยาจิต ๘ อรูปาวจรจิต ๑๒ โลกุตตรจิต ๗ เจตสิก ๔๖ ที่ประกอบ (เว้นโสดาปัตติมรรค) ที่เป็นไป ในจตุโวการภูมิ โดยแน่นอนและ ไม่แน่นอนก็ดี, ปัญจโวการปฏิสนธิจิต ๑๕ เจตสิก ๓๕ ที่ประกอบก็ดี รูปทั้งหมด มีจิตตชรูปเป็นต้นก็ดี เป็น วัตถุปูเรชาตนิสสยปัจจนิก

ในวัตถุปุเรชาตนิสสยปัจจยุปบันและปัจจนิกนี้ มีอย่างละ ๒ คือแน่นอนและ ไม่แน่นอน.

วัตถุปุเรชาตนิสสยปัจจยุปบัน แน่นอน ได้แก่ จิต ๔๓ คือ โทสมูลจิต ๒ อเหตุกจิต ๑๗ มหาวิปากจิต ๘ รูปาวจรจิต ๑๕ โสดาปัตติมรรคจิต ๑ เจตสิก ๔๘ ที่ประกอบ (เว้นมโนทวาราวัชชนจิต ๑), ไม่แน่นอน ได้แก่ จิต ๔๒ คือโลภมูลจิต ๘ โมหมูล ๒ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มหากุศลจิต ๘ มหากิริยาจิต ๘ อรูปาวจรจิต ๘ (เว้นอรูปวิปากจิต ๔) โลกุตตรจิต ๗ (เว้นโสดาปัตติมรรค) เจตสิก ๔๖ ที่ประกอบ (เว้นอัปปมัญญา)

(ปัญจโวการภวังคจิต ๑๕ ไม่แน่นอน เพราะว่า ในปฏิสนธิกิจ ไม่เป็นปัจจยุปบัน)

วัตถุปุเรชาตนิสสยปัจจนิก แน่นอน ได้แก่ อรูปวิปากจิต ๔ เจตสิก ๑๐ ที่ประกอบและรูปทั้งหมด, ไม่แน่นอน ได้แก่ จิต ๔๒ มีโลภมูลจิต ๘ เป็นต้น เจตสิก ๔๖ ที่ประกอบ (เว้นอัปปมัญญา) และปัญจโวการปฏิสนธิจิต ๑๕ ที่เป็นปัจจยุปบันไม่แน่นอน นั้นเอง

# จำแนก วัตถุปุเรชาตนิสสยปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นวัตถุปเรชาตนิสสยปัจจัยนั้น ว่า โดยลักษณะมี ๑ อย่างคือ เป็นที่เกิดด้วย (วตุถุ) เกิดก่อนด้วย (ปุเรชาต) เป็นที่อาศัยด้วย (นิสุสย)

ว่าโดย **ชาติ** เป็นวัตถุปูเรชาตชาติ

ว่าโดย กาล เป็นปัจจุบันกาล

ว่าโดย **สัตติ** คืออำนาจ มี ๒ อย่างคือ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม ด้วยอำนาจชนกสัตติ และอุปถัมภกสัตติ.

อนึ่ง ในการดับของกัมมชรูปนั้น กัมมชรูปที่เกิดขึ้นในอุปปาทักขณะ ของจิตควงใคควงหนึ่ง ย่อมคับที่ภังคักขณะของจิตควงที่ ๑๗ เสมอไป. กัมมชรูปที่เกิดขึ้นในฐีติขณะของจิตควงใคควงหนึ่งก็ตาม ย่อมคับ ที่อุปปาทักขณะ ของจิตควงที่ ๑๘ เสมอไป.

กัมมชรูปที่เกิดขึ้นในภังคักขณะของจิตควงใคควงหนึ่งก็ตาม ย่อมคับ ที่ฐีติขณะ ของจิตควงที่ ๑๘ เสมอไป.

# วัตถารัมมณปูเรชาตนิสสยปัจจัย มี ๓ ประการคือ

หทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกันกับจิตควงแรก ที่นับถอยหลังตั้งแต่จุติจิตขึ้นไป ๑๗ ขณะ ในมรณาสันนกาล เป็น วัต**ถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย** 

มรณาสันนจิต ๘ ขณะ คือมโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนะ ๕ ครั้ง ตทารัมมณะ ๒ ครั้ง เป็น วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจยุปบัน

จิต ๘๕ เจตสิก ๕๒ ในขณะที่มิได้รับการช่วยอุปการะจากวัตถารัมมณ ปุเรชาตนิสสยปัจจัย โดยแน่นอนและไม่แน่นอนก็ดี, รูปทั้งหมดมีจิตตชรูป เป็นต้นก็ดี เป็น วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจนิก

ในวัตถารัมมณปูเรชาตนิสสยปัจจนิกนี้ มี 🖢 อย่างคือ แน่นอนและ ไม่แน่นอน.

ปัจจนิกธรรม ที่แน่นอน นั้นคือ ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ ๓ มหัคคตจิต ๒๓ พร้อมค้วยอภิญญาต่าง ๆ (เว้นอิทธิวิธอภิญญาจิต ๒) โลกุตตรจิต ๘ เจตสิก ๓๘ และ รูปทั้งหมดมีจิตตชรูป เป็นต้น, ไม่แน่นอน นั้น คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนะ ๒๔ ตทารัมมณะ ๑๑ อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒ เจตสิก ๔๔ ที่ประกอบ(เว้นอิสสา ๑ มัจฉริยะ ๑ กุกกุจจะ ๑วิรตี ๓อัปปมัญญา ๒).

บรรดาเจตสิก ๘ ควงนี้ แม้ว่าจะประกอบกับกามชวนะก็จริง แต่ที่เว้นออกเสียนั้น ก็เนื่องจากเจตสิกทั้ง ๘ ควงนี้ มีหทัยวัตถุเป็นอารมณ์ไม่ได้นั้นเอง การที่เป็นดังนี้ ก็เพราะว่า หทัยวัตถุ ของตนนี้ มิใช่เป็นสมบัติของผู้อื่นประการหนึ่ง, มิใช่เป็นสิ่งของที่อยู่ ภายนอกประการหนึ่ง, มิใช่เป็นตัวสุจริตและทุจริตประการหนึ่ง เหตุนี้แหละ จึงเป็นอารมณ์ ของอิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ ไม่ได้ ทั้งหทัยวัตถุของตนนี้ ก็มิใช่เป็น วีติกกมิตัพพวัตถุ มิใช่เป็นทุกขิตสัตว์ สุขิตสัตว์อีกด้วย ฉะนั้น จึงเป็นอารมณ์ของวิรตี อัปปมัญญา ไม่ได้.

## จำแนก วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสย ปัจจัยนั้น

ว่า โดย**ลักษณ**ะมี ๔ อย่างคือ เป็นที่เกิดด้วย (วตุถุ) เป็นอารมณ์ด้วย (อารมุมณ) เกิดก่อนด้วย (ป**ุเรชาต**) เป็นที่อาศัยด้วย (นิสุสย)

ว่าโดย **ชาติ** เป็นอารัมมณชาติ

ว่าโดย **กาล** เป็นปัจจุบันกาล

ว่าโดย **สัตติ** คืออำนาจ มี ๒ อย่างคือ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม ด้วยอำนาจชนกสัตติ และอุปถัมภกสัตติ.

## ฮ. อุปนิสสยปัจจัย

ในอุปนิสสยปัจจยุทเทสนี้ อุปนิสสยปัจจัยมีอยู่ ๓ ประการคือ ๑.อารัมมณูปนิสสยะ ๒.อนันตรูปนิสสยะ ๓.ปกตูปนิสสยะ

ใน ๓ อย่างนี้ อารัมมณูปนิสสยปัจจัย เหมือนกันกับ อารัมมณาธิปติปัจจัย ทุกประการ, อนันตรูปนิสสยปัจจัย เหมือนกันกับ อนันตรปัจจัย ทุกประการ.

# จำแนก อารัมมณูปนิสสยปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นอารัมมณูปนิสสยปัจจัยนั้น ว่า โดย**ลักษณ**ะมี ๒ อย่างคือ เป็นอารมณ์ด้วย ( อารมุมณ ) เป็นที่อาศัย ที่มีกำลังมากด้วย (อุปนิสุสย)

ว่าโดย **ชาติ กาล สัตติ** เหมือนกันกับ อารัมมณาธิปติปัจจัย

## จำแนก อนันตรูปนิสสยปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นอนันตรูปนิสสยปัจจัยนั้น ว่าโดย**ลักษณะ**มี ๒ อย่างคือ เกิดขึ้นติดต่อกันโดยไม่มีระหว่างกั่น เสมือนหนึ่งเป็น จิตดวงเดียวกันด้วย (อนนุตร) เป็นที่อาศัยที่มีกำลังมากด้วย(อุปนิสุสย)

ว่าโดย ชาติ กาล สัตติ เหมือนกันกับอนันตรปัจจัย

## ปกตูปนิสสยปัจจัย มีอยู่ ๓ ประการคือ

จิต ๘๕ เจตสิก ๕๒ รูป ๒๘ ที่เป็นเตกาลิกะ โดยความเป็นพลวเหตุ, และอัตถ บัญญัติบางอย่าง มีอุตุบัญญัติ โภชนบัญญัติ ปุคคลบัญญัติ เสนาสนบัญญัติ เครื่องมือ เครื่องใช้ (เว้นบัญญัติกรรมฐาน), สัททบัญญัติบางอย่าง มีภาษาบาลี ภาษาไทย ภาษาอังกฤษ เป็นต้น (เว้นภาษาเคร็จฉานและชื่อต่างๆ) โดยความเป็นพลวเหตุ เป็นปกตูปนิสสยปัจจัย

จิต ๘៩ เจตสิก ๕๒ เป็นปกตูปนิสสยปัจจยุปบัน รูปทั้งหมด มีจิตตชรูป เป็นต้น เป็นปกตูปนิสสยปัจจนิก

# ปกตูปนิสสยปัจจัย โดยสันดานมี ๒ คือ

ฉ. นิปผาทิตปกตูปนิสสยปัจจัย หมายความว่า ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปในภายใน สันดานของตน ได้แก่ อกุศลธรรม มีราคะเป็นต้น กุศลธรรม มีศรัทธา เป็นต้น
 อุปเสวิตปกตูปนิสสยปัจจัย หมายความว่า ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปในภายนอก ได้แก่ นามรูป อัตถบัญญัติ สัททบัญญัติ.

# อีกอย่างหนึ่ง ปกตูปนิสสยปัจจัย มี ๒ คือ

- ๑. โดยอภิธรรมนัย ธรรมที่เป็นปัจจัย ช่วยอุปการะแก่นามธรรมอย่างเดียว
   ๒. โดยสุตตันตนัย ธรรมที่เป็นปัจจัย ช่วยอุปการะ แก่นามและรูป.
- \*รูป ที่ได้รับการช่วยอุปการะ จากปัจจัยนั้น เช่น ต้นไม้ ได้รับการช่วยอุปการะ จาก ดิน น้ำ อากาศ, ยานยนต์ต่าง ๆ ได้รับการช่วยอุปการะจากเครื่องจักร, ภาพและเสียง ที่ปรากฏ ในโทรทัศน์ ได้รับการช่วยอุปการะจากเครื่องส่ง, รูปถ่าย ที่ปรากฏ ในฟิล์ม ได้รับการช่วยอุปการะ จากเครื่องส่ง, รูปถ่าย ที่ปรากฏ ในฟิล์ม ได้รับการช่วยอุปการะ จากแท่นพิมพ์, ปากกา ดินสอ เครื่องใช้ ที่มีรูปร่างสัณฐานต่าง ๆ ได้รับการช่วยอุปการะ จากเครื่องมือเครื่องจักร และแม่พิมพ์, ไม้ที่มีรูปร่างสัณฐานต่าง ๆ ได้รับการช่วยอุปการะ จากเลื่อย สิ่ว ฯลฯ, นาฬิกาที่เดินอยู่ ได้รับการช่วยอุปการะ จากถ่านหรือพลังงาน ของเครื่องจักร เหล่านี้ เป็นต้น.

## จำแนก ปกตูปนิสสยปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นปกตูปนิสสยปัจจัยนั้น ว่าโดย**ลักษณะ**มี ๒ อย่างคือ การงานที่ได้กระทำเสร็จไปแล้วโดยอย่างดีด้วย (ปกต) เป็นที่อาศัยที่มีกำลังด้วย (อุปนิส**สย**)

ว่าโดย **ชาติ** เป็นปกตูปนิสสยชาติ. ปกตูปนิสสยชาติมี ๒ ประเภทคือ ๑.สุทธปกตูปนิสสยชาติ ๒. มิสสกปกตูปนิสสยนานักขณิกกัมมชาติ

จิต เจตสิก รูป ที่เป็นพลวการณะ ที่เป็นเตกาลิกะ พร้อมด้วยมักกเจตนา เป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่จิต เจตสิก ก็ดี, บัญญัติ ที่เป็นพลวการณะ เป็นปัจจัย คือช่วย อุปการะ แก่จิต เจตสิก ก็ดี เป็น **สุทธปกตูปนิสสยชาติ** 

กุศลกรรม อกุศลกรรม ที่เป็นพลวการณะ (เว้นมัคคเจตนา) เป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่วิบากนามขันช์ เป็น **มิสสกปกตูปนิสสยนานักขณิกกัมมชาติ** 

ว่าโดย **กาล** เป็นปัจจุบัน อดีต อนาคต และกาลวิมุต ว่าโดย **สัตติ** คืออำนาจ มีอย่างเดียว คือ ชนกสัตติ

# ๑๐. ปุเรชาตปัจจัย

ในปุเรชาตปัจจยุทเทสนี้ ปุเรชาตปัจจัยมีอยู่ ๒ อย่างคือ ๑.วัตถุปุเรชาตะ ๒.อารัมมณปุเรชาตะ

ใน ๒ อย่างนี้ วัตถุปุเรชาตปัจจัย เหมือนกันกับ วัตถุปุเรชาตนิสสยปัจจัย ทุกประการ.

# อารัมมณปุเรชาตปัจจัย มีอยู่ ๓ ประการคือ

รูปอารมณ์ ๖ คือ นิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน เป็น อารัมมณปุเรชาตปัจจัย
กามจิต ๕๔ อภิญญาจิต ๒ เจตสิก ๕๐ ที่ประกอบ (เว้นอัปปมัญญา) ที่
ได้รับการอุปการะ จากธรรมที่เป็นปัจจัย โดยแน่นอนและไม่แน่นอนเป็น
อารัมมณปุเรชาตปัจจยุปบัน

จิต ๗๖ เจตสิก ๕๒ ที่ประกอบ (เว้นทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ ๓) ที่มิได้รับการช่วยอุปการะ จากธรรมที่เป็นปัจจัย โดยแน่นอนและไม่แน่อนก็ดี รูปทั้งหมด มีจิตตชรูปเป็นต้นก็ดี เป็น อารัมมณปูเรชาตปัจจนิก

ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน และปัจจนิก ของอารัมมณปุเรชาตปัจจัยนี้ มี ๒ อย่างคือ แน่นอน และไม่แน่นอน

อารัมมณปุเรชาตปัจจยุปบัน แน่นอน ได้แก่ ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ ๓ อัญญสมานเจตสิก ๑๐ ที่ประกอบ, ไม่แน่นอน ได้แก่ กามจิต ๔๑ ที่เหลือ อภิญญาจิต ๒ เจตสิก ๕๐ ที่ประกอบ (เว้นอัปปมัญญา)

อารัมมณปุเรชาตปัจจนิก แน่นอน ได้แก่ รูปทั้งหมดมีจิตตชรูป เป็นต้น มหักคตจิต ๒๓ โลกุตตรจิต ๘ เจตสิก ๓๘ ที่ประกอบ (เว้นอภิญญาจิต ๒), ไม่แน่นอน ได้แก่ ปัจจยุปบันธรรม ที่ไม่แน่นอนนั้นเอง

# จำแนก ปูเรชาตปัจจัยทั้ง ๒ โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

ในวัตถุปุเรชาตปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรม ที่เป็นวัตถุปุเรชาตปัจจัยนั้น

ว่าโดย**ลักษณะ**มี 🖢 อย่างคือ เป็นที่เกิดด้วย (ว**ตฺถุ)** เกิดก่อนด้วย (**ปุเรชาต)** เมื่อว่าโดย **ชาติ กาล สัตติ** เหมือนกันกับ วัตถุปุเรชาตนิสสยปัจจัย ทุกประการ

การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นอารัมมณปุเรชาตปัจจัยนั้น
ว่า โดย**ลักษณะ**มี ๒ อย่างคือ เป็นอารมณ์ด้วย (อารมุมณ) เกิดก่อนด้วย(ปุเรชาต)
ว่า โดย ชาติ เป็นอารัมมณชาติ
ว่า โดย กาล เป็นปัจจุบันกาล
ว่า โดย สัตติ คืออำนาจ มี ๒ อย่างคือ ชนกสัตติและอุปถัมภกสัตติ

อนึ่ง อารัมมณปุเรชาตปัจจัยนี้ ในบางที่แบ่งออกเป็น ๒ คือ อารัมมณปุเรชาตปัจจัย อย่างหนึ่ง วัตถารัมมณปุเรชาตปัจจัยอย่างหนึ่ง, แต่ในปัฏฐานอรรถกถา ท่านมิได้แยก ออกเป็น ๒ แต่อย่างใด ทั้งนี้ก็เพราะว่า หทัยวัตถุที่เป็นวัตถารัมมณปุเรชาตปัจจัยนี้ เข้าอยู่ในอารัมมณปุเรชาตปัจจัยแล้ว.

#### ๑๑. ปัจฉาชาตปัจจัย

ในปัจฉาชาตปัจจยุทเทสนี้ มีอยู่ ๑ ประการคือ

จิต ๘๕ เจตสิก ๕๒ ที่ประกอบ มีปฐมภวังค์ เป็นต้นที่เกิดหลัง ๆในปัญจโวการภูมิ โดยแน่นอนและ ไม่แน่นอน (เว้นอรูปวิปากจิต ๔ และปฏิสนธิจิตทั้งหมด) เป็น ปัจฉาชาตปัจจัย

เอกสมุฏฐานิกรูป ทวิสมุฏฐานิกรูป ติสมุฏฐานิกรูป และจตุสมุฏฐานิกรูป ที่เกิดพร้อมกันกับขณะทั้ง ๓ ของจิตควงก่อน ๆ มีปฏิสนธิจิต เป็นต้น แล้วตั้งอยู่ (ฐีติปัตตะ) เป็น **ปัจฉาชาตปัจจยุปบัน** 

จิต ๘ ธ มีปฏิสนธิจิตเป็นต้น เจตสิก ๕ ๒ และจิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป อาหารชรูป อุตุชรูป ปวัตติกัมมชรูป ขณะที่เกิดขึ้น(อุปปาทักขณะ) ในสันดาน ของสัตว์ ในปัญจโวการภูมิ และพาหิรรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป เป็น **ปัจฉาชาตปัจจนิก** 

ชรรมที่เป็นปัจจัย ของปัจฉาชาตปัจจัยนี้มี ๒ อย่างคือ แน่นอน และ ไม่แน่นอน ปัจฉาชาตปัจจัย แน่นอน ได้แก่ จิต ๔๓ คือโทสมูลจิต ๒ ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ๓ ตทารัมมณจิต ๑๑ หสิตุปปาทจิต ๑ รูปาวจรจิต ๑๕ โสดาปัตติมรรคจิต ๑ เจตสิก ๔๘ ที่ประกอบ, ไม่แน่นอน ได้แก่ จิต ๔๒ คือโลภมูลจิต ๘ โมหมูลจิต ๒ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มหากุสลจิต ๘ มหากิริยาจิต ๘ อรูปกุสลจิต ๔ อรูปกิริยาจิต ๔ โลกุตตรจิตที่เหลือ ๗ เจตสิก ๔๖ ที่ประกอบ (เว้นอัปปมัญญา)

จำแนก ปัจฉาชาตปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ
การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นปัจฉาชาตปัจจัยนั้น
ว่าโดยลักษณะ มีอย่างเดียวคือ เกิดที่หลังปัจจยุปบันธรรม (ปจุฉาชาต)
ว่าโดย ชาติ เป็นปัจฉาชาตชาติ
ว่าโดย กาล เป็นปัจจุบันกาล
ว่าโดย สัตติ คืออำนาจ มีอย่างเดียวคือ อุปถัมภกสัตติ

#### ๑๒.อาเสวนปัจจัย

ในอาเสวนปัจจยุทเทสนี้ มีอยู่ ๑ ประการคือ

โลกียชวนจิต ๔๗ ที่เกิดก่อน ๆ เจตสิก ๕๒ ที่ประกอบ เป็น อาเสวนปัจจัย (เว้นชวนะควงสุดท้าย ที่เป็นชาติเดียวกัน)

ชวนจิต ๕๑ ที่เกิดหลัง ๆ เจตสิก ๕๒ ที่ประกอบ เป็น **อาเสวนปัจจยุปบัน** (เว้นกามชวนจิตควงที่ ๑ และผลชวนะ ๔)

ชวนะควงที่ ๑ ของกามชวนะ ๒៩ อาวัชชนจิต ๒ วิปากจิต ๓๖ เจตสิก ๕๒ ที่ประกอบ และรูปทั้งหมด มีจิตตชรูป เป็นต้น เป็น อาเสวนปัจจนิก

### จำแนก อาเสวนปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

ในอาเสวนปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็น อาเสวนปัจจัยนั้น

ว่าโดย**ลักษณะ** มือย่างเคียวคือ เกิดขึ้นเสพบ่อย ๆ (อาเสวน)

ว่าโดย **ชาติ** เป็นอนันตรชาติ

ว่าโดย **กาล** เป็นอดีตกาล

ว่าโดย สัตติ คืออำนาจ มีอย่างเดียวคือ ชนกสัตติ

# ๑๓.กัมมปัจจัย

ในกัมมปัจจยุทเทสนี้ กัมมปัจจัยมี ๒ อย่างคือ๑.สหชาตกัมมะ ๒. นานักขณิกกัมมะ

# ใน ๒ อย่างนี้ สหชาตกัมมะมีอยู่ ๓ ประการคือ

เจตนาเจตสิก ๘๕ ที่ในจิต ๘๕ เป็น สหชาตกัมมปัจจัย

จิต ๘ เจตสิก ๕๑(เว้นเจตนา) จิตตรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป เป็น**สหชาตกัมม ปัจจยุปบัน** 

เจตนา ๘ ธ ที่ในจิต ๘ ธ ก็ดี พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูปก็ดี เป็น สหชาตกัมมปัจจนิก

# นานากขณิกกัมมปัจจัย มีอยู่ ๓ ประการคือ

กุศลเจตนา ๒๑ อกุศลเจตนา ๑๒ ที่เป็นอดีต เป็น นานากขณิกกัมมปัจจัย

วิปากจิต ๑๖ เจตสิก ๑๘ ที่ประกอบ ปฏิสนธิกัมมชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป เป็น **นานากขณิกกัมมปัจจยุปบัน** 

กุศลจิต ๒๑ อกุศลจิต ๑๒ กิริยาจิต ๒๐ เจตสิก ๕๒ ที่ประกอบก็ดี จิตตชรูป พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป ก็ดี เป็น นานากขณิกกัมมปัจจนิก

# จำแนก กัมมปัจจัยทั้ง ๒ โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

ในสหชาตกัมมปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรม ที่เป็นสหชาตกัมมปัจจัยนั้น

ว่าโดย**ลักษณ**ะ มี 🖢 อย่างคือ เกิดพร้อมกันด้วย(สหชาต) กระทำด้วย (กมุม)

ว่าโดย ชาติ เป็นสหชาตชาติ

ว่าโดย **กาล** เป็นปัจจุบันกาล

ว่าโดย สัตติ คืออำนาจ มี ๒ อย่างคือ ชนกสัตติ และอุปถัมภกสัตติ

ในนานากขณิกกัมมปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็น นานากขณิกกัมมปัจจัยนั้น

ว่าโดย**ลักษณะ** มี ๒ อย่างคือ ขณะต่างกัน คือดับไปก่อนด้วย (นานากุขณ) ขวนขวายส่งผลด้วย (กมุม)

ว่าโดย **ชาติ** เป็นนานากขณิกกัมมชาติ

ว่าโดย **กาล** เป็นอดีตกาล

ว่าโดย สัตติ คืออำนาจ มีอย่างเดียวคือ ชนกสัตติ

# นานากขณิกกัมมชาตินี้ แบ่งออกเป็น 🖢 อย่างคือ

**๑.อนันตรูปนิสสยปกตูปนิสสยนานากขณิกกัมมชาติ** ได้แก่ เจตนาเจตสิก ที่ในมรรคจิต ๔ ที่เป็นปัจจัย แก่อนันตรผล.

๒.ปกตูปนิสสยนานากขณิกกัมมชาติ ได้แก่ เจตนาเจตสิกที่ในกุศลจิต ๒๑ และอกุศลจิต ๑๒.

#### ๑๔.วิปากปัจจัย

ในวิปากปัจจยุทเทสนี้ มีอยู่ ๓ ประการคือ

ปวัตติปฏิสนธินามขันธ์ ๔ คือ วิปากจิต ๑๖ เจตสิก ๑๘ ที่ช่วยอุปการะแก่กัน และกัน ในจตุโวการภูมิ, ที่ช่วยอุปการะแก่กันและกัน และแก่จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป ด้วย ในปัญจโวการภูมิ เป็น วิปากปัจจัย

ปวัตติปฏิสนธินามขันธ์ ๔ คือ วิปากจิต ๑๖ เจตสิก ๑๘ ที่เป็นไปโดยการ เปรียบเทียบจากกันและกันก็ดี วิปากจิตตชรูป ๑๓ (เว้นวิญญัติรูป ๒)ปฏิสนธิกัมมชรูปก็ดี เป็น วิปากปัจจยุปบัน

กุศล อกุศล กิริยานามขันธ์ ๔ คือ กุศลจิต ๒๑ อกุศลจิต ๑๒ กิริยาจิต ๒๐ เจตสิก ๕๒ ที่ประกอบก็ดี จิตตชรูปที่เกิดจากกุศล อกุศล กิริยา พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูปก็ดี เป็น วิปากปัจจนิก

# จำแนก วิปากปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

ในวิปากปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นวิปากปัจจัย ว่าโดย**ลักษณ**ะมีอย่างเดียวคือ ความเป็นผลของกุศลและอกุศล ด้วยความสงบ ปราศจากอุตสาหะ (ว**ิปาก**)

ว่าโดย **ชาติ** เป็นสหชาตชาติ

ว่าโดย **กาล** เป็นปัจจุบันกาล

ว่าโดย สัตติ คืออำนาจ มี ๒ อย่างคือ ชนกสัตติ อุปถัมภกสัตติ

# ๑๕.อาหารป้ัจจัย

ในอาหารปัจจยุทเทสนี้ อาหารปัจจัยมีอยู่ ๒ อย่างคือ ๑.รูปอาหาร ๒. นามอาหาร ใน ๒ อย่างนี้ รูปอาหารปัจจัย มีอยู่ ๓ ประการคือ

พหิทธโอชา คือโอชาที่อยู่ในอาหารต่าง ๆ ที่เป็นกพฬิการาหาร ได้แก่ ของกินที่ กระทำเป็นคำ ๆ หรือของที่ดื่ม เป็นต้น เป็น **รูปอาหารปัจจัย** 

อาหารสมุฏฐานิกรูป ๑๒ เป็น รูปอาหารปัจจยุปบัน

จิต ๘ เจตสิก ๕๒ ที่ประกอบ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป พาหิรรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป เป็น **รูปอาหารปัจจนิก** 

หรืออีกนัยหนึ่ง จตุสมุฏฐานิกโอชาที่เป็นอัชฌัตตะ คือกัมมชโอชา จิตตชโอชา อุตุชโอชา อาหารชโอชา ที่เกิดอยู่ภายใน และอุตุชโอชาที่เป็นพหิทธะ คือโอชาที่อยู่ ในอาหารต่าง ๆ เป็น **รูปอาหารปัจจัย** 

จตุสมุฏฐานิกรูป คือ กัมมชรูป ๑๘ จิตตชรูป ๑๕ อุตุชรูป ๑๓ อาหารชรูป ๑๒ ที่อยู่ในกลาปเดียวกันกับปัจจัยธรรม และที่ตั้งอยู่ในกลาปอื่น ๆ เป็น**รูปอาหารปัจจยุปบัน** (เว้นโอชาที่เป็นตัวปัจจัย ที่อยู่ในกลาปเดียวกันกับปัจจยุปบันธรรม)

จิต ๘ เจตสิก ๕๒ ที่ประกอบ ปฏิสนธิกัมมชรูป พาหิรรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป เป็น **รูปอาหารปัจจนิก** 

# นามอาหารปัจจัย มีอยู่ ๓ ประการคือ

นามอาหาร ๓ คือ ผัสสะ ๘៩ เจตนา ๘៩ วิญญาณ ๘៩ เป็น **นามอาหารปัจจัย** จิต ๘៩ เจตสิก ๕๒ ที่ประกอบ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป ที่เกิดพร้อมกัน กับปัจจัยธรรม เป็น **นามอาหารปัจจยุปบัน** 

พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป เป็น **นามอาหารปัจจนิก** 

# จำแนก อาหารปัจจัยทั้ง ๒ โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

ในรูปอาหารปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็น รูปอาหารปัจจัยนั้น

ว่าโดย**ลักษณ**ะ มีอย่างเดียวคือ นำอาหารชรูปให้เกิดขึ้น **(อาหาร)** 

ว่าโดย **ชาติ** เป็นอาหารชาติ

ว่าโดย **กาล** เป็นปัจจุบันกาล

ว่าโดย **สัตติ** คืออำนาจ มี ๒ อย่างคือ ชนกสัตติ อุปถัมภกสัตติ หรือชนกสัตติ อนุปาลกสัตติ

ในนามอาหารปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม ของธรรมที่เป็น นามอาหารปัจจัยนั้น

ว่าโดย**ลักษณะ** มือย่างเดียวคือ นำสหชาตธรรมให้เกิดขึ้น (อาหาร)

ว่าโดย **ชาติ** เป็นสหชาตชาติ

ว่าโดย **กาล** เป็นปัจจุบันกาล

ว่าโดย สัตติ คืออำนาจ มี ๒ อย่างคือ ชนกสัตติ และอุปถัมภกสัตติ

#### ๑๖.อินทริยปัจจัย

ในอินทริยปัจจยุทเทสนี้ อินทริยปัจจัยมีอยู่ ๓ อย่างคือ ๑.สหชาตินทริยะ ๒. ปุเรชาตินทริยะ ๓. รูปชีวิตินทริยะ

# ใน ๓ อย่างนี้ สหชาตินทริยะ มีอยู่ ๓ ประการคือ

นามอินทรีย์ ๘ คือ ชีวิตะ จิต เวทนา สัทธา วิริยะ สติ เอกัคคตา ปัญญา เป็น สหชาตินทริยปัจจัย

จิต ๘ เจตสิก ๕๒ ที่ประกอบ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป เป็น สหชาตินทริยปัจจยุปบัน

พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป เป็น สหชาตินทริยปัจจนิก

### จำแนก สหชาตินทริยปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

ในสหชาตินทริยปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรม ที่เป็นสหชาตินทริยปัจจัยนั้น

ว่าโดย**ลักษณะ**มี ๒ อย่างคือ เกิดพร้อมกันด้วย (สหชาต) เป็นใหญ่ด้วย (อิน**ฺทฺร**ิย)

ว่าโดย **ชาติ** เป็นสหชาตชาติ

ว่าโดย **กาล** เป็นปัจจุบันกาล

ว่าโดย สัตติ คืออำนาจ มี ๒ อย่างคือ ชนกสัตติ และอุปถัมภกสัตติ

# ปุเรชาตินทริยะ มีอยู่ ๓ ประการคือ

ปัญจวัตถุทั้ง ๓ ชนิค มีมันทายุกปัญจวัตถุเป็นต้นนั้น, มัชฌิมายุกปัญจวัตถุ คือ จักขุ โสตะ ฆานะ ชิวหา กายะ ที่เกิดพร้อมกันกับอตีตภวังค์ควงแรก เป็น **ปุเรชาตินทริย ปัจจัย** (ตามนัยท่านโบราณาจารย์, วิสุทธิมัคค์)

ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ สัพพจิตตสาธารณเจตสิก ๗ ควง ที่ประกอบ เป็น **ปุเรชาตินทริยปัจจยุปบัน** 

จิต ๗ธ เจตสิก ๕๒ ที่ประกอบ (เว้นทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐) ก็ดี รูปทั้งหมด มีจิตตชรูป เป็นต้นก็ดี เป็น **ปุเรชาตินทริยปัจจนิก** 

# จำแนก ปูเรชาตินทริยปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นปุเรชาตินทริยปัจจัยนั้น ว่าโดย**ลักษณ**ะมี ๒ อย่างคือ เกิดก่อนด้วย (**ปุเรชาต**) เป็นใหญ่ด้วย(**อินฺทุริย**)

ว่าโดย **ชาติ** เป็นวัตถุปูเรชาตชาติ

ว่าโคย **กาล** เป็นปัจจุบันกาล

ว่าโดย สัตติ คืออำนาจ มี ๒ อย่างคือ ชนกสัตติ และอุปถัมภกสัตติ

# รูปชีวิตินทริยปัจจัย มีอยู่ ๓ ประการคือ

รูปชีวิตินทรีย์ ที่เป็นไป ในปวัตติกาลและปฏิสนธิกาล เป็น **รูปชีวิตินทริยปัจจัย** กัมมชรูปที่เหลือ ธ หรือ ๘ ที่อยู่ในกลาปเดียวกันกับชีวิตรูป เป็น **รูปชีวิตินทริย ปัจจยุปบัน** 

จิต ๘៩ เจตสิก ๕๒ ที่ประกอบก็ดี จิตตชรูป พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป และรูปชีวิตินทรีย์ที่อยู่ในปฏสนธิกัมมชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูปก็ดี เป็น รูปชีวิตินทริยปัจจนิก

# จำแนก รูปชีวิตินทริยปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นรูปชีวิตินทริยปัจจัยนั้น ว่าโดย**ลักษณ**ะมี ๒ อย่างคือ มีสภาพเป็นรูปด้วย (**รูป**) มีอิสระเป็นใหญ่ด้วย (อิน**ุทุริย**)

ว่าโดย **ชาติ** เป็นรูปชีวิตินทริยชาติ

ว่าโดย **กาล** เป็นปัจจุบันกาล

ว่าโดย สัตติ คืออำนาจ มีอย่างเดียวคือ อนุปาลกสัตติ ช่วยรักษ ปัจจยุปบันธรรม

#### ๑๗.ฌานปัจจัย

ในฌานปัจจยุทเทสนี้ มีอยู่ ๓ ประการคือ

องค์ฌาน ๕ คือ วิตก วิจาร ปีติ เวทนา เอกัคคตาที่ในจิต ๗๕ (เว้นทวิปัญจวิญญาณ จิต ๑๐ ) เป็น **ฌานปัจจัย** 

จิต ๗๕ เจตสิก ๕๒ ที่ประกอบ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป เป็น **ฌานปัจจยุปบัน** (เว้นทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐)

ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ สัพพจิตตสาธารณเจตสิก ๗ ที่ประกอบ พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป เป็น **ฌานปัจจนิก** 

### จำแนก ฌานปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

ในฌานปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นฌานปัจจัยนั้น ว่าโดย**ลักษณ**ะมีอย่างเคียว คือ ทำให้สหชาตธรรมเข้าไปเพ่งในอารมณ์ (**ฌาน)** 

ว่าโดย **ชาติ** เป็นสหชาตชาติ

ว่าโคย **กาล** เป็นปัจจุบันกาล

ว่าโดย สัตติ คืออำนาจ มี ๒ อย่างคือ ชนกสัตติ และอุปถัมภกสัตติ

# ๑๘.มักกป้าจัย

ในมักคปัจจยุทเทสนี้ มีอยู่ ๓ ประการคือ

องค์มรรค ៩ คือ ปัญญา วิตก สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ วิริยะ สติ เอกัคคตา ทิฏฐิ ที่ในสเหตุกจิต 🕉 ๑ เป็น มัคคปัจจัย

สเหตุกจิต ๑๐ เจตสิก ๕๒ ที่ประกอบ สเหตุกจิตตชรูป สเหตุกปฏิสนธิกัมมชรูป เป็น มัคคปัจจยุปบัน

อเหตุกจิต ๑๘ อัญญสมานเจตสิก ๑๒ (เว้นฉันทะ) อเหตุกจิตตชรูป อเหตุกปฏิสนธิกัมมชรูป พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป เป็น มัคคปัจจนิก

#### จำแนก มัคคปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

ในมักกปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นมักกปัจจัยนั้น ว่าโดย**ลักษณะ**มือย่างเดียวคือ เป็นหนทางที่นำไป สู่ทุกติภูมิ สุกติภูมิ และนิพพาน หรือเป็นหนทาง ที่ทำให้สหชาตธรรม เข้าถึงอารมณ์ และการงานที่ต้องกระทำ (ม**กุก**)

ว่าโดย **ชาติ** เป็นสหชาตชาติ

ว่าโดย **กาล** เป็นปัจจุบันกาล

ว่าโดย สัตติ คืออำนาจ มี ๒ อย่างคือ ชนกสัตติ และอุปถัมภกสัตติ

# ๑ธ.สัมปยุตตปัจจัย

ในสัมปยุฅฅปัจจยุทเทสนี้ มีอยู่ ๓ ประการคือ

ปวัตติปฏิสนธินามขันธ์ ๔ คือ จิต ๘ ธ เจตสิก ๕ ๒ ที่ช่วยอุปการะแก่กันและกัน เป็น **สัมปยุตตปัจจัย** 

ปวัตติปฏิสนธินามขันธ์ ๔ คือ จิต ๘ ธ เจตสิก ๕ ๒ ที่เป็นไป โดยการเปรียบเทียบ จากกันและกัน เป็น **สัมปยุตตปัจจยุปบัน** 

รูปทั้งหมด มีจิตตชรูป เป็นต้น เป็น สัม**ปยุตตปัจจนิก** 

# จำแนก สัมปยุตตปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

ในสัมปยุตตปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็น สัมปยุตตปัจจัยนั้น

ว่า โดย**ลักษณ**ะมีอย่างเคียวคือ ประกอบกันอย่างสนิทสนมกลมกลื่นคล้าย ๆ กับว่า เป็นอย่างเคียวกัน (สม**ุปยุตฺต**)

ว่าโดย **ชาติ** เป็นสหชาตชาติ

ว่าโดย **กาล** เป็นปัจจุบันกาล

ว่าโดย สัตติ คืออำนาจ มี ๒ อย่างคือ ชนกสัตติ และอุปถัมภกสัตติ

# ๑ธ.วิปปยุตตปัจจัย

ในวิปปยุตตปัจจยุทเทสนี้ วิปปยุตตปัจจัยมีอยู่ ๓ หรือ ๔ คือ

- สหชาตวิปปยุตตะ
- ๒. วัตถุปุเรชาตวิปปยุตตะ
- วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ
- ๔. ปัจฉาชาตวิปปยุตตะ

# ปุเรชาตวิปปยุตตะ

# ใน ๓ หรือ ๔ ประการนี้ สหชาตวิปปยุตตะ มีอยู่ ๓ ประการคือ

ปวัตติปฏิสนธินามขันธ์ ๔ คือ จิต ๘๕ เจตสิก ๕๒ ที่กำลังเกิดขึ้ ในปัญจโวการภูมิ โดยแน่นอนและ ไม่แน่นอนก็ดี (เว้นทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ อรูปวิปากจิต ๔ จุติจิต ของพระอรหันต์) ,ปัญจโวการปฏิสนธินามขันธ์ ๔ และปฏิสนธิหทัยวัตถุ ที่ช่วยอุปการะ แก่กันและกันก็ดี เป็น สหชาตวิปปยุตตปัจจัย

จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูปก็ดี ปัญจโวการปฏิสนธินามขันธ์ ๔ และปฏิสนธิหทัย วัตถุ ที่เป็นไปโดยการเปรียบเทียบจากกันและกันก็ดี เป็น **สหชาตวิปปยุตตปัจจยุปบัน** 

จิต ๘๕ เจตสิก ๕๒ ที่ประกอบก็ดี (เว้นปัญจโวการปฏิสนธินามขันธ์ ๔) พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูปก็ดีเป็น สหชาตวิปปยุตตปัจจนิก

# จำแนก สหชาตวิปปยุตตปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

ในสหชาตวิปปยุตตปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็น สหชาตวิปปยุตตะนั้น

ว่า โดย**ลักษณะ**มี ๒ อย่างคือ เกิดพร้อมกันกับปัจจยุปบันด้วย (**สหชาต**) แม้จะเป็นที่อาศัยเกิดแห่งปัจจยุปบันธรรมเสมือนหนึ่งว่ามีอยู่ก็ตาม แต่ก็มิได้ประกอบเป็น เนื้อเดียวกันด้วย (ว**ิปฺปยฺตฺต**)

ว่าโดย **ชาติ** เป็นสหชาตชาติ

ว่าโดย **กาล** เป็นปัจจุบันกาล

ว่าโดย สัตติ คืออำนาจ มี ๒ อย่างคือ ชนกสัตติ และอุปถัมภกสัตติ

#### หรรม ๓ ประการของ

วัตถุปุเรชาตวิปปยุตตะ เหมือนกันกับ วัตถุปุเรชาตนิสสยปัจจัย วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ เหมือนกันกับ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย ปัจฉาชาตวิปปยุตตะ เหมือนกันกับ ปัจฉาชาตปัจจัย

#### โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็น**วัตถุปุเรชาตวิปปยุตตะ** นั้น ว่าโดย**ลักษณ**ะ มี ๓ อย่างคือ เป็นที่เกิดด้วย (ว**ตฺถุ**) เกิดก่อนด้วย(**ปุเรชาต)** ไม่ประกอบด้วย (ว**ิปฺปยุตฺต**)

ว่าโดย **ชาติ** เป็นวัตถุปุเรชาตชาติ

ว่าโดย **กาล** เป็นปัจจุบันกาล

ว่าโดย สัตติ คืออำนาจ มี ๒ อย่างคือ ชนกสัตติ และอุปถัมภกสัตติ

การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นว**ัตถารัมมณปุเรชาต** ว**ิปปยุตต**ะ นั้น

ว่าโดย**ลักษณะ** มี ๔ อย่างคือ วัตถุด้วย อารัมมณะด้วย ปุเรชาตะด้วย วิปุปยุตตะด้วย

ว่าโดย **ชาติ** เป็นอารัมมณชาติ

ว่าโดย **กาล** เป็นปัจจุบันกาล

ว่าโดย **สัตติ** คือ อำนาจ มี ๒ อย่างคือ ชนกสัตติ และอุปถัมภกสัตติ

การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็น **ปัจฉาชาตวิปปยุตต**ะ นั้น

ว่าโดย**ลักษณะ** มี 🖢 อย่างคือ ปัจฉาชาตะด้วย วิปปยุตตะด้วย

ว่าโดย **ชาติ** เป็นปัจฉาชาตชาติ

ว่าโดย **กาล** เป็นปัจจุบันกาล

ว่าโดย สัตติ คืออำนาจ มีอย่างเดียวคือ อุปถัมภกสัตติ

# ๒๑.อัตถิปัจจัย และ ๒๔. อวิคตปัจจัย

ในอัตถิปัจจยุทเทส และอวิคตปัจจยุทเทสเหล่านี้ อัตถิปัจจัย และอวิคตปัจจัย มีอยู่ ๕ หรือ ๖ คือ

ปุเรชาตัตถิปัจจัย

- สหชาตัตถิ
- ๒. อารัมมณปุเรชาตัตถิ
- ๓. วัตถุปุเรชาตัตถิ
- ๔. ปัจฉาชาตัตถิ
- ๕. อาหารัตถิ
- อินทริยัตถิ

ใน ๕ หรือ ๖ ประการนี้

| สหชาตัตถิ          | เหมือนกันกับ | สหชาตปัจจัย          |
|--------------------|--------------|----------------------|
| อารัมมณปุเรชาตัตถิ | เหมือนกันกับ | อารัมมณปุเรชาตปัจจัย |
| วัตถุปุเรชาตัตถิ   | เหมือนกันกับ | วัตถุปุเรชาตปัจจัย   |
| ปัจฉาชาตัตถิ       | เหมือนกันกับ | ปัจฉาชาตปัจจัย       |
| อาหารัตถิ          | เหมือนกันกับ | รูปอาหารปัจจัย       |
| อินทริยัตถิ        | เหมือนกันกับ | รูปชีวิตินทริยปัจจัย |

# จำแนก อัตถิปัจจัย ๕ หรือ ๖ อย่าง โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

ในอัตถิปัจจัย ๖ อย่างนี้ เมื่อว่าโดย**ลักษณะ** พึงเข้าใจชื่อ ตามบาลีแห่งปัจจัยนั้น ๆ ในอัตถิปัจจัย ๕ หรือ ๖ อย่างนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็น **สหชาตัตถิ** นั้น

ว่าโดย**ลักษณะ** มี ๒ อย่างคือ เกิดพร้อมกันด้วย (สหชาต) เป็นสภาพธรรมที่มีอยู่ คือ กำลังเกิดอยู่ด้วย (อต**ฺ**ถิ)

ว่าโดย ชาติ กาล สัตติ เหมือนกันกับสหชาตปัจจัย

การช่วยอุปการะแก่ ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็น อารัมมณปุเรชาตัตถิ นั้น ว่าโดยลักษณะ มี ๑ อย่างคือ อารัมมณะค้วย ปุเรชาตะค้วย อัตถิค้วย ว่าโดย ชาติ กาล สัตติ เหมือนกันกับอารัมมณปุเรชาตปัจจัย

การช่วยอุปการะแก่ ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็น วัตถุปุเรชาตัตถิ นั้น ว่าโดย**ลักษณะ** มี ๓ อย่างคือ วัตถุด้วย ปุเรชาตะด้วย อัตถิด้วย ว่าโดย ชาติ กาล สัตติ เหมือนกันกับวัตถุปุเรชาตปัจจัย

การช่วยอุปการะแก่ ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็น **ปัจฉาชาตัตถิ** นั้น ว่าโดย**ลักษณ**ะ มี ๒ อย่างคือ ปัจฉาชาตะด้วย อัตถิด้วย ว่าโดย **ชาติ กาล สัตติ** เหมือนกันกับปัจฉาชาตปัจจัย

การช่วยอุปการะแก่ ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็น อาหารัตถิ นั้น ว่าโดยลักษณะ มี ๒ อย่างคือ อาหาระด้วย อัตถิด้วย ว่าโดย ชาติ กาล สัตติ เหมือนกันกับ รูปอาหารปัจจัย

การช่วยอุปการะแก่ ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็น อินทริยัตถิ นั้น ว่าโดย**ลักษณะ** มี ๒ อย่างคือ อินทริยะด้วย อัตถิด้วย ว่าโดย ชาติ กาล สัตติ เหมือนกันกับ รูปชีวิตินทริยปัจจัย

#### อวิคตปัจจัย ๕ หรือ ๖ อย่างนั้นคือ

- สหชาตอวิคตะ
- ๒. อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
- วัตถุปุเรชาตอวิคตะ
- ๔. ปัจฉาชาตอวิคตะ
- ๕. อาหารอวิคตะ
- อินทริยอวิคตะ

# ใน ๕ หรือ ๖ ประการนี้

สหชาตอวิคตะ **เหมือนกันกับ** สหชาตัตถิ หรือสหชาตปัจจัย อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ **เหมือนกันกับ** อารัมมณปุเรชาตัตถิ หรืออารัมมณปุเรชาต ปัจจัย

ปุเรชาตอวิคตปัจจัย

 วัตถุปุเรชาตอวิกตะ
 เหมือนกันกับ
 วัตถุปุเรชาตัตถิ หรือวัตถุปุเรชาตปัจจัย

 ปัจฉาชาตอวิกตะ
 เหมือนกันกับ
 ปัจฉาชาตัตถิ หรือปัจฉาชาตปัจจัย

 อาหารอวิกตะ
 เหมือนกันกับ
 อาหารรัตถิ หรือรูปอาหารปัจจัย

 อินทริยอวิกตะ
 เหมือนกันกับ
 อินทริยัตถิ หรือรูปชีวิตินทริยปัจจัย

#### จำแนก อวิคตปัจจัย ๕ หรือ ๖ อย่าง โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

ในอวิคตปัจจัย ๖ อย่างนี้ เมื่อว่าโดย**ลักษณะ** พึงเข้าใจชื่อ ตามบาลีแห่งปัจจัยนั้น ๆ ในอวิคตปัจจัย ๖ อย่างนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็น **สหชาตอวิคตปัจจัย** นั้น

ว่าโดย**ลักษณ**ะ มี ๒ อย่างคือ เกิดพร้อมกันด้วย (**สหชาต**) โดยภาวะที่ไม่ปราศจาก ไป คือยังไม่ถึงซึ่งความดับไปด้วย (อว**ิคต**)

ว่าโดย **ชาติ กาล สัตติ** เหมือนกันกับสหชาตัตถิ หรือสหชาตปัจจัย

# ๒๒. นัทถิปัจจัย และ ๒๓. วิคทปัจจัย

ในนัตถิปัจจยุทเทส และวิคตปัจจยุทเทสเหล่านี้ นัตถิปัจจัยและวิคตปัจจัย มีอยู่ ๓ ประการ เหมือนกันกับอนันตรปัจจัยทุกประการ

#### จำแนก นัตถิปัจจัย วิคตปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

ในนัตถิปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็น**นัตถิปัจจัย** ว่าโดย**ลักษณะ** มีอย่างเดียวคือ ความคับไปโดยไม่มีเหลือ เสมือนหนึ่ง ควงไฟที่คับ ไปแล้ว เป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่ความมืดให้ปรากฏขึ้น (**นตฺถิ**)

ว่าโดย **ชาติ** เป็นอนันตรชาติ

ว่าโดย **กาล** เป็นอดีตกาล

ว่าโดย สัตติ คืออำนาจ มีอย่างเดียวคือ ชนกสัตติ

ในวิคตปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็น**วิคตปัจจัย**ว่าโดย**ลักษณะ** มีอย่างเดียวคือ ปราศจากไป เสมือนหนึ่งแสงสว่างของดวงอาทิตย์
ที่อัสดงคตไปแล้ว เป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะแก่แสงสว่าง ของดวงจันทร์ให้ปรากฏขึ้น
(วิคต)

ว่าโดย **ชาติ** เป็นอนันตรชาติ

ว่าโดย **กาล** เป็นอดีตกาล

ว่าโดย สัตติ คืออำนาจ มีอย่างเดียวคือ ชนกสัตติ

ธรรม ๓ ประการในปัจจัย ๒๔ จบ.

\_\_\_\_\_

# วินิจฉัย เรื่องอนันตรปัจจัย

วิ. อนนุตโร จ โส ปจุจโย จาติ อนนุตรปจุจโย. (วิ.มัค.มหาฏีกา)

เป็นธรรมไม่มีสิ่งคั่นค้วย ธรรมไม่มีสิ่งคั่นนั้น เป็นปัจจัยค้วย เพราะเหตุนั้น ชื่อว่า อนันตรปัจจัย(ธรรมที่เป็นปัจจัย อันไม่มีสิ่งคั่น)

พระบาลีติกปัฏฐาน ปัจจัยนิทเทส เล่ม ๔๐ ข้อ ๔ หน้า ๒ - ๓ มหาจุฬา.

นัยที่ ๑ อนนุตรปจุจโยติ จกุขุวิญญาณชาตุ ตำสมุปยุตุตกา จ ชมุมา มโนชาตุยา ตำสมุปยุตุตกานญจ ชมุมานำ อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.

มโนธาตุ ตํสมฺปยุตฺตกา จ ธมฺมา มโนวิญฺญาณธาตุยา ตํสมฺปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ อนนฺตรปจฺจเยน ปจฺจโย.

#### નામાન

นัยที่ ๖ ปุริมา ปุริมา กุสถา ธมุมา ปจุฉิมาน ปจุฉิมาน กุสถาน ธมุมาน อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย, ปุริมา ปุริมา กุสถา ธมุมา ปจฉิมาน ปจุฉิมาน อพุยากตาน ธมุมาน อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย. ๆเปๆ

เยส์ เยส์ ธมุมาน์ อนนุตรา เย เย ธมุมา อุปุปชุชนุติ จิตุตเจตสิกา ธมุมา, เต เต ธมุมา เตส์ เตส์ ธมุมาน์ อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.

นัยที่ ๑ บทว่า อนันตรปัจจัย คือ จักขุวิญญาณธาตุ และธรรมทั้งหลายที่สัมปยุต กับจักขุวิญญาณธาตุนั้น เป็นปัจจัย แก่มโนธาตุ และแก่ธรรมทั้งหลาย ที่สัมปยุตกับ มโนธาตุนั้น ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย.

มโนธาตุ และธรรมทั้งหลายที่สัมปยุตกับมโนธาตุนั้น เป็นปัจจัย แก่มโนวิญญาณ ธาตุ และแก่ธรรมทั้งหลายที่สัมปยุตกับมโนวิญญาณธาตุนั้น ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย.

#### **⊲เ**ปจ

ธรรมทั้งหลายคือจิตเจตสิกธรรมเหล่าใด ๆ เกิดขึ้น ในลำดับแห่งธรรมทั้งหลาย เหล่าใด ๆ, ธรรมทั้งหลายเหล่านั้น ๆ เป็นปัจจัย แก่ธรรมทั้งหลายเหล่านั้น ๆ ด้วยอำนาจ อนันตรปัจจัย.

# อนันตรปัจจัยนิทเทสวรรณนา (ปรมัตถที่ปนี้อรรถกถา)

อนนุตรปจุจยนิทุเทเส มโนธาตุยาติ วิปากมโนธาตุยา.มโนวิญญาณธาตุยาติ สนุตีรณกิจจาย อเหตุกวิปากมโนวิญญาณธาตุยา. ตโต ปร์ ปน โวภูฐพุพนชวน-ตทารมุมณภวงุคกิจจา มโนวิญญาณธาตุโย วตุตพุพา สิย์, ตา อวุตุตาปิ อิมินา นเยน เวทิตพุพาติ นย์ ทสุเสตุวา เทสนา สงุชิตุตา. "ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมุมา" ติอาทิเก จ ฉภูเฐ นเย ตา สงุคหิตาติปิ อิธ น วุตุตาติ เวทิตพุพา.

บัณฑิตพึงทราบคำวินิจฉัย ใน อนันตรปัจจัยนิทเทส.

พระบาลีบทว่า มโนธาตุยา คือ แก่วิบากมโนธาตุ.

พระบาลีบทว่า **มโนวิญญาณธาตุยา** คือ แก่อเหตุกวิบากมโนวิญญาณธาตุ ที่ทำสันตีรณกิจ.

ก็ต่อจากนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัส มโนวิญญาณธาตุทั้งหลาย ที่มีโวฎฐัพพนะ ชวนะ ตทารัมมณะ และภวังค์ เป็นกิจ พึงมี, พระองค์ทรงย่อเทศนา โดยแสดง ซึ่งนัยไว้ว่า มโนวิญญาณธาตุเหล่านั้น แม้ไม่ได้ตรัสไว้ บัณฑิตพึงทราบ โดยนัยนี้.

ก็ ธาตุทั้งหลายเหล่านั้น อันพระผู้มีพระภาคเจ้าทรงรวบรวมเข้าไว้ ในนัย ที่ ๖ มี อาทิว่า **ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมฺมา** แม้เพราะเหตุนี้ บัณฑิตพึงทราบว่า พระองค์ไม่ตรัสไว้ ในนัยที่ ๑ ถึง ๕ นี้.

อย ปเนตุถ สาโร, โย หิ เอส จกุขุวิญญาณานนุตรา มโนธาตุ, มโนธาตุอนนุตรา มโนวิญญาณธาตูติอาทิ จิตุตนิยโม, โส ยสุมา ปุริมปุริมจิตุตวเสเนว อิชุณติ, น,อญญูถา, ตสุมา อตุตโน อตุตโน อนนุตร อนุรูปสุส จิตุตุปุปาทสุส อุปุปาทาสมตุโถ ธมุโม อนนุตรปจุจโย. เตเนวาห " อนนุตรปจุจโยติ จกุขุวิญญาณธาตุ ต่สมุปยุตุตกานญุจ ธมุมาน อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย"ติอาทิ.

(อฎฐกถาปฎฐานและวิสุทุธิมคุค)

ส่วน สาระ ในปัจจัยทั้ง ๒ นี้ มีดังนี้, อธิบายว่า จิตตนิยาม นี้ใด มีอาทิว่า มโนธาตุ มีในลำดับแห่งมักขุวิญญาณ, มโนวิญญาณธาตุ มีในลำดับแห่งมโนธาตุ ดังนี้, เพราะว่า จิตตนิยามนั้น ย่อมสำเร็จ ด้วยอำนาจแห่งจิตดวงก่อน ๆ เท่านั้น, หาสำเร็จได้, ด้วยประการอื่นไม่, เพราะเหตุนั้น ธรรมที่สามารถ ในอันยังจิตตุปบาทที่สมควรกัน ให้เกิดขึ้น ในลำดับ แห่งตน ๆ ชื่อว่า อนันตรปัจจัย. ด้วยเหตุนั้นนั่นแหละ พระผู้มีพระภาค จึงตรัสว่า บทว่า อนันตรปัจจัย คือ จักขุวิญญาณธาตุ ๆเปา "ดังนี้ เป็นต้น.

# คำอธิบายของวิสุทธิมัคค์มหาฏีกา

ตตุล มโนวิญุญาณชาตูติอาทิ จิตุตนิยโมติ เอตุล อาทิสทุเทน สนุตีรณานนุตรา โวภูฐพุพน์, จุติอนนุตรา ปฏิสนุธีติ ยสุส จิตุตสุส อนนุตรา ยํ ยํ จิตุตํ อุปฺปหฺชติ, ตสุส ตสุส ตทนนุตรุปฺปาทนิยโม ตํตํสหการิปจุจยวิสิภูฐสุส ปุริมปุริมจิตุตสุเสว วเสน อิชุณตีติ ทสุเสติ.

ด้วยอาทิ-สัพท์ ในบทนี้ว่า มโนวิญญาณธาตูติอาทิ จิตฺตนิยโม (จิตตนิยาม มีอาทิว่า มโนวิญญาณธาตุ) ท่านอาจารย์ ย่อมแสดงว่า โวฏฐัพพนะ มีในลำดับแห่งสันตีรณะ, ปฏิสนธิ มีในลำดับแห่งจุติ เพราะเหตุนั้น จิตใดๆ ย่อมเกิดขึ้น ในลำดับ แห่งจิตใดๆ, การกำหนดความเกิดขึ้นในลำดับ ของจิตนั้น ๆ ย่อมสำเร็จ ด้วยอำนาจ แห่งจิตควงก่อนๆ เท่านั้น อันต่างกัน ด้วยปัจจัยที่กระทำร่วมกันนั้นๆ.

# ตตุถ ปุริมปจุฉิมาน นิโรธุปุปาทนุตราภาวโต นิรนุตรุปุปาทนสมตุถตา อนนุตรปจุจยภาโว. (วิ.มัค.มหาฎีกา)

ในอนันตรปัจจัยนั้น ความเป็นธรรมสามารถที่ให้เกิดขึ้นไม่มีระหว่าง เพราะไม่มี ระหว่างแห่งการคับและการเกิดขึ้น ของธรรมทั้งหลายที่มีก่อนและในภายหลัง ชื่อว่า ความเป็นอนันตรปัจจัย.

# บทว่า จิตตนิยาม อธิบายว่า โคจเรน ปสาทสุมี พฏฏิเต ปน เตนิธ อุปฺปตุตาวชุชนาทีนํ อยํ จิตฺตนิยามตา.

(อภิธมุมาวตาร ข้อ ๔๗๓)

ส่วน ครั้นเมื่อประสาท อันอารมณ์นั้น กระทบแล้ว ความเกิดขึ้นแห่งจิตทั้งหลาย มีอาวัชชนะ(กิจ)เป็นต้น ย่อมมี ในวิถีจิตนี้ นี้ ชื่อว่า จิตตนิยาม. พระบาลีติกปัฏฐาน เวทนาตติกะ ปัญหาวาระ เล่ม ๔๐ ข้อ ๔๕ หน้า ๒៩๒ มหาจุฬา.

สุขาย เวทนาย สมุปยุตฺตํ ภวงฺคํ อทุกฺขมสุขาย เวทนาย สมุปยุตฺตสฺส ภวงฺคสฺส อนนฺตรปจฺจเยน ปจฺจโย.

ภวังค์ ที่สัมปยุต ด้วยสุขเวทนา เป็นปัจจัย แก่ภวังค์ ที่สัมปยุต ด้วยอทุกขมสุขเวทนา ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย.

ปัฏฐานอรรถกถา ข้อ ๔๕ หน้า ๕๕๖ มหาจุฬา. อธิบายว่า:-

สุขาย เวทนาย สมุปยุตฺตํ ภวงฺคํ อทุกฺขมสุขาย เวทนาย สมุปยุตฺตสฺส ภวงฺคสฺสาติ ตทารมุมณสงฺขาตํ ปิฏฺฐิภวงฺคํ มูลภวงฺคสฺส.

บททั้งหลายว่า ภวังค์ ที่สัมปยุต ด้วยสุขเวทนา เป็นปัจจัย แก่ภวังค์ ที่สัมปยุต ด้วยอทุกขมสุขเวทนา **อธิบายว่า** ภวังค์หลัง กล่าวคือตทารัมมณะ เป็นปัจจัยแก่ มูลภวังค์.

พระบาลีว่า สุขาย เวทนาย สมุปยุตฺตํ กุสลากุสลํ อทุกฺขมสุขาย เวทนาย สมุปยุตฺตสฺส วุฏฺฐานสฺส

กุศลและอกุศล ที่สัมปยุต ด้วยสุขเวทนา เป็นปัจจัย **แก่วุฏฐาน**ะ(ธรรมที่ออก) ที่สัมปยุต ด้วยอทุกขมสุขเวทนา.

อรรถกถาอธิบายว่า วุฏฐานสุสาติ ตทารมุมณสุส วา ภวงุคสุส วา. อุภยมุป เหต้ กุสลากุสลชวนโต วุฏฐิตตุตา วุฏฐานนุติ วุจุจติ.

บทว่า วุฏฐานสุส ได้แก่ แก่ตทารัมมณะ หรือแก่ภวังค์. จริงทีเดียว จิตแม้ทั้ง ๒ นั่น ท่านเรียกว่า วุฏฐานะ เพราะออก จากกุศลชวนะหรืออกุศลชวนะ.

พระบาลีว่า กิริย์ วุฎฺฐานสฺส. ผลํ วุฎฺฐานสฺส อนนฺตรปจฺจเยน ปจฺจโย.

กิริยา เป็นปัจจัย แก่วุฏฐานะ. ผล เป็นปัจจัย แก่วุฏฐานะ ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย.

อรรถกถาอธิบายว่า กิริย์ วุฎฐานสุสาติ เอตุถาปี เอเสว นโย. ผล วุฎฐานสุสาติ ผลจิตุต์ ภวงุคสุส. ภวงุเคน หิ ผลโต วุฎฐิโต นาม โหติ.

แม้ในบททั้งหลายว่า **กิริย์ วุฏุฐานสุส** นี้ ก็มีนัยนี้เหมือนกันนั่นเทียว. สองบทว่า ผล **วุภุฐานสุส** ได้แก่ ผลจิต เป็นปัจจัย แก่ภวังคจิต. จริงทีเคียว ชื่อว่าธรรมที่ออก จากผลจิต ย่อมมี ด้วยภวังคจิต.

พึงเห็นว่า อนันตรปัจจัยนั้น มีความหมายถึง จิตที่ทำกิจนี้ ที่เกิดขึ้นก่อน เป็นปัจจัย แก่จิตที่ทำกิจนี้ ที่เกิดขึ้นภายหลัง โดยที่ไม่มีจิตที่ทำกิจอื่นมาเกิดคั่น, เช่น เมื่อจิตที่ทำจุติกิจ เกิดขึ้นและดับไป ย่อมเป็นปัจจัย แก่จิตที่ทำปฏิสนธิกิจเท่านั้น, ไม่เป็นปัจจัย แก่จิตที่ทำกิจ อื่น มีอาวัชชนกิจเป็นต้น, นี้แหละ เรียกว่า เป็นปัจจัย โดยไม่มีระหว่างคั่น กล่าวคือ ไม่มีจิต ที่ทำกิจอื่น มาเกิดคั่น ระหว่าง จิตที่ทำจุติกิจ กับจิตที่ทำปฏิสนธิกิจ.

เพราะเหตุนั้น คำกล่าวที่ว่า อนันตรปัจจัย มีความหมายถึง ความที่เวทนาไม่ขัดกัน จึงเป็นอนันตรปัจจัย กล่าวคือเป็นปัจจัย โดยไม่มีเวทนาอื่นมาคั่น, เช่น เมื่อสุขเวทนาเกิดขึ้น และดับไป ย่อมเป็นปัจจัย แก่สุขเวทนาและอุเบกขาเวทนาเท่านั้น ไม่เป็นปัจจัย แก่ทุกขเวทนา คือ ไม่มีทุกขเวทนามาเกิดคั่น. คำกล่าวที่ว่านี้พึงพิจารณา. ด้วยว่า อนันตรปัจจัยนั้น มิใช่เรื่องของเวทนาที่ขัดกันหรือไม่ขัดกัน แต่เป็นเรื่องของจิต เจตสิกอื่น ๆ(รวมถึงเวทนา)ที่เกิดก่อน อันสมควรกัน ด้วยอำนาจแห่งกิจนั้นๆ เป็นปัจจัย แก่ จิต เจตสิกอื่นๆที่เกิดขึ้นภายหลัง โดยไม่มีจิตที่ทำกิจอื่นมาคั่นนั่นเทียว.

#### ความหมายแห่งคำว่า สภาคปัจจัยและวิสภาคปัจจัย

วิ.สมาโน ภาโค เยสนุติ เต สภาคา.

ส่วน ที่เสมอกัน ของปัจจัยทั้งหลายเหล่าใค มีอยู่ เพราะเหตุนั้น ปัจจัยทั้งหลาย เหล่านั้น ชื่อว่า **สภาคะ.**(ปัจจัยที่มีส่วนเสมอกัน)

# อัฏฐกถา ข้อ ๔๔๐ หน้า ๕๑๕ - ๒๐

เย ปน ปจุจยา เยส์ ปจุจยาน้ วิสภาคา วา วิรุทุธา วา โหนุติเต เตหิ สทุธิ์ น โยเชตพุ พา. เสยุยถิท์: — เหตุปจุจยสุส ตาว อารมุมณานนุตรสมนนุตรูปนิสุสย- ปุเร ชาตปจุฉาชาตกมุมาเสวนาหารฌานนตุถิวิคตา อธิปติปจุจเย จ ฐเปตุวา วีมํสํ เส สาธิปติโน วิสภาคา, สหชาตาทโย ตสุส สภาคา. กสุมา? ตถา ภาวาภาวโต. เหตุปจุจโย หิ เยสํ เหตุปจุจโย โหติ, เตสํ สหชาตาทิปจุจโยปิ โหติ, อารมุมณาทิปจุจโยปิ น น โหตีติ อารมุมณาทโย ตสุส วิสภาคา นาม. ตสุมา โส เตหิ เต วา เตน สทุธึ์ น โยเชตพุพา. ปุเรชาตปจุฉาชาตสมุปยุตฺตวิปฺปยุตฺตอตฺถินตฺถิวิคตาวิคตา จ อณุญมณฺญวิรุทุธา,เตปิ อณุญมณฺญํ น โยเชตพุพา.

ก็ ปัจจัยทั้งหลายเหล่าใด เป็นวิสภาคะ หรือขัดแย้งกัน แก่ปัจจัยทั้งหลายเหล่าใด, ปัจจัยทั้งหลายที่เป็นวิสภาคะหรือที่ขัดแย้งกันเหล่านั้น อันบัณฑิต ไม่ควรประกอบไว้ กับด้วยปัจจัยทั้งหลายเหล่านั้น. คืออย่างไร :-

คือ อารัมมณปัจจัย อนันตรปัจจัย สมนันตรปัจจัย อุปนิสสยปัจจัย ปุเรชาตปัจจัย ปัจฉาชาตปัจจัย กัมมปัจจัย อาเสวนปัจจัย อาหารปัจจัย ฌานปัจจัย นัตถิปัจจัย วิคตปัจจัยทั้งหลาย และอธิบคีทั้งหลายที่เหลือ ยกเว้น ซึ่งวีมังสะ ในอธิปติปัจจัย เพียงเท่านั้น เป็นวิสภาคะ แห่งเหตุปัจจัย.

สหชาตปัจจัยเป็นต้น เป็นสภาคะ แห่งเหตุปัจจัยนั้น. เพราะเหตุใด ?. เพราะความเป็นสหชาตปัจจัยเป็นต้น ในความเป็นเหตุปัจจัย ของเหตุธรรมทั้งหลาย โดยประการนั้น(ตลา ภาวาภาวโต เหตุธมุมาน เหตุปจุจยภาเว สหชาตาทิปจุจยภาวโต, มูลฎีกา). อธิบายว่า เหตุปัจจัย ย่อมเป็นเหตุปัจจัย แก่ปัจจยุปบันนธรรมทั้งหลายเหล่าใด, ก็ย่อมเป็นแม้ปัจจัยมีสหชาตะเป็นต้น แก่ปัจจยุปบันนธรรมทั้งหลายเหล่านั้น, แต่ ย่อมไม่เป็นปัจจัยมีอารัมมณะเป็นต้น แก่ปัจจยุปบันนธรรมทั้งหลายเหล่านั้น เพราะเหตุนั้น ปัจจัยทั้งหลาย มีอารัมมณบัจจัยเป็นต้น จึงชื่อว่า เป็นวิสภาคะ ของเหตุปัจจัยนั้น. เพราะเหตุนั้น เหตุปัจจัยนั้น อันบัณฑิตไม่ควรประกอบไว้ พร้อมกับ

ด้วยปัจจัยทั้งหลายมีอารัมมณปัจจัยเป็นต้นเหล่านั้น หรือว่า ปัจจัยทั้งหลายมีอารัมมณ ปัจจัยเป็นต้นเหล่านั้น ไม่ควรประกอบไว้ พร้อมกับด้วยเหตุปัจจัยนั้น.

และ ปุเรชาตปัจจัย กับปัจฉาชาตปัจจัย สัมปยุตตปัจจัย กับวิปปยุตตปัจจัย อัตถิปัจจัย กับนัตถิปัจจัย และวิคตปัจจัย กับอวิคตปัจจัย ก็ขัดแย้งซึ่งกันและกัน, แม้ ปัจจัยทั้งหลายเหล่านั้น ก็ไม่ควรประกอบไว้ ซึ่งกันและกัน.

# หลักการหาฆฏนาปัจจัย

ต้องหากลุ่มอำนาจของปัจจัย ที่มีจำนวนน้อยที่สุดก่อน แต่องค์ธรรมของปัจจัย และปัจจยุปบันนั้นมีจำนวนมาก, ต่อจากนั้น จึงหากลุ่มอำนาจของปัจจัย ที่มีจำนวนมากขึ้น ตามลำดับ แต่องค์ธรรมของปัจจัยและปัจจยุปบันนั้นมีจำนวนน้อยลง เช่น ในอารัมมณปกิณณกฆฎนานั้น มี ๕ ข้อ ในข้อที่ ๑ อำนาจของปัจจัย มี ๓ แต่องค์ธรรมของปัจจัยมีจำนวนน้อย คือหทยวัตถุเท่านั้น. หรือในอาเสวนปกิณณกฆฎนานั้นมีข้อเดียว ได้กลุ่มอำนาจของปัจจัย ๖ เพราะไม่สามารถหาได้น้อยหรือมากกว่า ๖ จึงมีข้อเดียวเท่านั้น. แม้ในฆฎนาอื่นๆ ก็มีนัยนี้นั่นแหละ.

สรุปว่า ต้องเริ่มหากลุ่มอำนาจของปัจจัยตั้งแต่ ๒ ขึ้นไปก่อน, ต่อจาก ๒ นั้น จึงหา ๓ - ๔ - ๕ เป็นต้นไป ตามลำคับ, ถ้าว่า กลุ่มอำนาจของปัจจัย ๒ ไม่มี, ก็เลื่อนหาเป็น ๓ ไปตามลำคับ. ส่วน กลุ่มอำนาจของปัจจัย ๑ ไม่มี เพราะไม่เป็นฆฎนา ในอรรถว่า กลุ่มอำนาจของปัจจัยที่ถูกรวบรวม.

# วิธีในสหชาตมภูนา

สหชาตชาติใหญ่ เข้ากับ ใหญ่ กลาง เล็ก ทั้งหมด(ในขณะเรียนใหญ่ กลางหรือเล็ก)
 สหชาตชาติกลาง เข้ากับ ใหญ่ กลาง เล็ก ตามสมควร(ในขณะเรียนใหญ่ กลางหรือเล็ก)
 สหชาตชาติเล็ก เข้ากับ เล็ก เท่านั้น (ในขณะเรียนเล็ก) ไม่เข้ากับ ใหญ่ กลาง

# สรุป จำนวน ฆฏนา ในปัจจัย ๔๓

# ๑. สหชาตมภูนา มี ๑๕ ปัจจัย คือ

สหชาตมภูนาเล็ก ๗ ปัจจัย ได้แก่ เหตุมภูนา ๒๔ สหชาตาธิปติมภูนา ๒๔ สหชาตกัมมมภูนา ៩ นามอาหารมภูนา ๑๑ สหชาตินทริยมภูนา ๗๒ ฌานมภูนา ๓๖ มักกมภูนา ๕๗ รวมเป็น ๒๕๕ มภูนา

สหชาตมฎนากลาง ๔ ปัจจัย ได้แก่ อัญญูมัญญู ๖ วิปาก ๕ สัมปยุตต ๒ สหชาตวิปปยุตต ๔ รวมเป็น ๑๗ ฆฎนา

สหชาตมภูนาใหญ่ ๔ ปัจจัย ได้แก่ สหชาตชาติใหญ่ ๔ เหล่านั้น ในแต่ละปัจจัย มี ๑๐ มภูนา ฉะนั้น รวมเป็น ๔๐ มภูนา

สรุปรวม สหชาตมภูนา ๑๕ ปัจจัย มี ๓๑๒ ฆภูนา

# ๒.สุทธปกิณณกฆฎนา มี ๒๖ ปัจจัย ได้แก่ (๑).อารัมมณปกิณณกฆฎนา ๕

- (๒) .อารัมมณาธิปติปกิณณก ๓ (๓) . ๔
  - (๓). อนันตรปกิณณก ๓
- (๔). สมนันตรปกิณณก ๓
- (๕) . วัตถุ.นิส. ๒
- (๖) .วัตถา.นิส. ๒
- (๗) .อา.ณู. ๓ (๘) . อนันตรูปนิส. ๓ (ธ) . ปกตู. ๑ (๑๐) .วัตถุ.ปุ. ๓ (๑๑) . อา.ปุ. ๕ (ข้อที่ ๑๐และ๑๑ รวมแล้วได้ ๗ ฆฎนา ไม่ใช่ ๘ ฆฎนา เพราะข้อที่ ๑ ของปุเรชาต ฆฎนามี ๒ ปัจจัย คือ วัตถุ.ปุ และอา.ปุ ทั้ง ๒ ปัจจัยนี้ นับรวมกันเป็น ๑ ฆฎนา)
- (๑๒). ปัจฉาชาต ๑ (๑๓).อาเสวน ๑ (๑๔). นานาขณิก ๒ (๑๕). ปุเรชาติน ๑
- (๑๖) .วัตถุ.วิป. ๒ (๑๗) . วัตถา.วิป. ๒ (๑๘) . ปัจฉา.วิป. ๑ (๑๕) . วัตถุ.ตัตถิ ๓
- (๒๐) . อา.ตัตถิ ๕ (๒๑) . ปัจฉา.ตัตถิ ๑ (ข้อที่ ๑๕,๒๐,๒๑ รวมแล้วใค้ ๘ ฆฎนาเท่านั้น)
- (๒๒). วัตถุ.อวิคต ๓ (๒๓). อา.อวิคต ๕ (๒๔). ปัจฉา.อวิคต ๑ (ข้อที่ ๒๒,๒๓,๒๔ รวมแล้วได้ ๘ ฆฎนาเท่านั้น) (๒๕). นัตถิ ๓ (๒๖). วิคต ๓

สรุปรวม สุทธปกิณณกฆฎนา ๒๖ ปัจจัย มี ๖๔ ฆฎนา ฉะนั้น เมื่อรวมกับ สหชาตฆฎนา ๑๑๒ จึงเป็น ๑๓๖ ฆฎนา

ก็สหชาตมฎนา ๑๕ ปัจจัย กับสุทธปกิเณณกมฎนา ๒๖ ปัจจัย รวมเป็น ๔๑ ปัจจัย. ส่วน อาหารชาติ ๓ ปัจจัย และรูปชีวิตินทริยชาติ ๓ ปัจจัย ไม่ได้นำมาแสดง ในสุทธปกิณณกมฎนา เพราะสุทธปกิณณกมฎานั้น ปัจจัยธรรมและปัจจยุปบันนธรรม เป็นนามรูป ทั้ง ๒, แต่ อาหารชาติ และรูปชีวิตินทริยชาตินั้น ปัจจัยธรรมและปัจจยุปบันนธรรม เป็นรูปเท่านั้น และได้นำไปแสดงไว้ ในมิสสกมฎนา ๓๕

อนึ่ง สุทธปกิณณกฆฎนาที่แสดงองค์ธรรมไม่หมดมี ๒ ปัจจัย คือ อารัมมณ ปกิณณกฆฎนา และปกตูปนิสสยปกิณณกฆฎนา ที่เป็นอย่างนี้ เพราะองค์ธรรมที่ไม่ได้ นำมาแสดงเหล่านั้น เมื่อหาอำนาจปัจจัยแล้ว ได้เพียง ๑ ปัจจัยเท่านั้น เป็นต้นว่า โทสะ ๒ โมหะ ๒ เป็นอารัมมณปัจจัยเท่านั้น เพราะเหตุนั้น โทสะ ๒ โมหะ ๒ จึงแสดงโดยฆฎนา (กลุ่มอำนาจปัจจัย) ไม่ได้ เพราะ ๒ ปัจจัยเป็นต้นไป จึงถูกเรียกว่า ฆฎนาได้.

**๓. มิสสกปกิณณกฆฎนา มี ๒๖ ปัจจัย** ได้แก่ อธิปติทั้ง ๒ , นิสสยทั้ง ๓, อาหารทั้ง ๒, อินทริยทั้ง ๑, วิปปยุตตทั้ง ๔, อัตถิทั้ง ๖, และอวิคตทั้ง ๖. มี ๑๕ ฆฎนา

อธิบายว่า นำเอาปัจจัยพิศคาร ๑๐ ปัจจัยมาแสดงนั่นเอง โคยเว้น ๓ ปัจจัย คือ อุปนิสสย ,ปุเรชาตและกัมม.

ฉะนั้น สรุปรวมว่า สหชาตมภูนา ๑๕ ปัจจัย มี ๓๑๒ ฆภูนา ,สุทธปกิณณกฆภูนา ๒๖ ปัจจัย มี ๖๔ ฆภูนา เมื่อรวมกับมิสสกฆภูนา ๓៩ จึงเป็น ๔๑๕ ฆภูนา

#### ข้อควรกำหนดพิเศษ

ในสภาคปัจจัยและฆฎนาปัจจัยเหล่านั้น เมื่อนับเฉพาะอำนาจปัจจัยแล้ว ได้จำนวนอำนาจปัจจัยเท่ากันก็มี ไม่เท่ากันก็มี อธิบายว่า ปัจจัย ๑៩ (เว้นสหชาตชาติใหญ่ ๔ และกลาง ๔) เหล่านี้ สภาคปัจจัยและฆฎนาปัจจัยโดยรวมปธานปัจจัยด้วยนั้น มีจำนวนอำนาจปัจจัยเท่ากัน มีอาทิว่า ในเหตุปัจจยสภาคะมีจำนวน ๑๒ ปัจจัย และในเหตุปัจจย ฆฎนา ๒๔ ก็มีจำนวน ๑๒ ปัจจัยเท่ากัน, หรือในอารัมมณปัจจยสภาคะ มีจำนวน ๘ ปัจจัย และในอารัมมณปกิณณกฆฎนา ๕ ก็มีจำนวน ๘ ปัจจัยเท่ากัน. ส่วน ปัจจัยที่เหลืออีก ๘ ปัจจัย คือ ใหญ่ ๔ และ กลาง ๔ เหล่านี้ สภาคปัจจัยโดยรวมปธานปัจจัยด้วยกับฆฎนาปัจจัย ได้อำนาจปัจจัยไม่เท่ากัน มีอาทิว่า สหชาตปัจจยสภาคะ มีจำนวน ๑๕ ปัจจัย, ส่วน สหชาตฆฎนา ๑๐ มีจำนวน ๘ ปัจจัย. หรือสัมปยุตตปัจจยสภาคะ มีจำนวน ๑๕ ปัจจัย(เว้นสหชาตวิป.), แต่ สัมปยุตตปัจจยฆฎนา ๒ มีจำนวน ๗ ปัจจัย (เว้นสหชาตวิป.).

สรุปว่า อำนาจปัจจัยเท่ากันมี ๓๕, ไม่เท่ากันมี ๘ รวมเป็น ปัจจัย ๔๗

# ความต่างกันระหว่างสภาคะกับฆฎนา

ในสภาคะนั้น องค์ธรรมที่เป็นปัจจัยและปัจจยุปปบันของปธานปัจจัยมีเหตุปัจจัย เป็นต้น ถูกยกขึ้นเป็นตัวตั้ง แล้วหาอำนาจของปัจจัยต่างๆ ที่สามารถเข้าร่วมกับ อำนาจของปธานปัจจัยมีเหตุปัจจัยเป็นต้นได้.

ส่วน ฆฎนานั้น อำนาจของปธานปัจจัยมีเหตุสัตติและอปธานปัจจัยมีสัพพัฎฐานิก ปัจจัยเป็นต้น อันเป็นกลุ่มอำนาจปัจจัย ถูกยกขึ้นเป็นตัวตั้ง แล้วหาองค์ธรรมที่เป็นปัจจัย และปัจจยุปบัน ของกลุ่มอำนาจปัจจัยเหล่านั้น

ปัฏฐานกถา จบ.

สุรพงค์ เทพสุธา ชมรมใฝ่ธรรมวันพุธ ๑๘/เม.ย./๕๒